
  
 

REVISTA 

 

 

 

 

 

 

 



CADERNOS DE SION 
 

REVISTA CADERNOS DE SION 

ÓRGÃO OFICIAL CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS JUDAICOS 

VOLUME 5, NÚMERO 1  

 

ORGANIZADORES 
 Prof. Dr. Vlademir Lúcio Ramos 

EDITORES 

 Dr. Donizete Luiz Ribeiro 
 Dr. Jarbas Vargas Nascimento 

 

 

CONSELHO EDITORIAL 

 Me. Elio Passeto (ISPS Ratisbonne)  

 Dr. Fernando Gross (CCDEJ) 

 Me. Joel Marcos Moreira (CCDEJ)  

 Me. Judson Vieira (PUC-SP/CCDEJ) 

 Me. Manoel Ferreira de Miranda Neto (CCDEJ)  

 Me. Marivan Soares Ramos (PUC-SP/CCDEJ)  

 Me. Paulo Antônio Alves (CCDEJ) 

 Dr. Ruben Sternschein (CIP) 

 Dr. Saul Kirschbaum (CCDEJ) 

 

 

CONSELHO CIENTÍFICO 

 Dr. Boris A. Nef Ulloa (PUC-SP)  

 Dr. Donizete Luiz Ribeiro (CCDEJ) 

 Dr. Jarbas Vargas Nascimento (PUC-SP/CCDEJ)  

 Dr. Marc Rastoin (Centre Sèvres- Paris) 

 Dr. Moshe Orfali (Universidade Bar Ilan) 

 Dr. Olivier Rota (Université Catholique de Lille)  

 Dr. Rudney Soares de Souza (CCDEJ) 

 Dr. Thierry Vernet (Faculté Notre-Dame de Paris) 

   Dr. Waldecir Gonzaga (PUC-RIO) 

 Dr. Vladimir Lúcio Ramos (UniPaulistana/CCDEJ) 



CADERNOS DE SION 
 

SUMÁRIO 
 

APRESENTAÇÃO ........................................................................................... 4 

FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? QUANDO 
RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER ................. 9 

Elca Rubinstein e Fernando Gross 

A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 
TESTAMENTOS: Uma análise de textos – Prov 17, Eclo 6, e Jo 15,15. .... 26 

Marivan Soares Ramos e Emerson Cardoso Faustino Ribeiro 

A FRATERNIDADE É O BASTANTE? .......................................................... 43 

Hugo Allan Matos 

JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL ............................................... 64 

Jessé Evangelista Guimarães 

FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA ...... 80 

José Amarante 

O SER HUMANO, UM SER SOCIAL ............................................................ 91 

Luciano José Dias 

IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL 
NO EVANGELHO SEGUNDO LUCAS ....................................................... 108 

Vamberto Marinho de Arruda Junior 

ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS 
GÁLATAS .................................................................................................... 133 

Waldecir Gonzaga e Ygor Almeida de Carvalho Silva 

RESENHA I .................................................................................................. 181 

George Matheus Costelletos Braga dos Santos 

RESENHA II................................................................................................. 186 

Davi Vital Carvalho de Almeida 
 

 



APRESENTAÇÃO 

 CADERNOS DE SION 

4 

 

 

CADERNOS DE SION 

VOLUME 5, NÚMERO 1  

  

ORGANIZADORES 

Prof. Dr. Vlademir Lúcio Ramos 

 

APRESENTAÇÃO 
 

Caros leitores! 

É com grande satisfação que trazemos a público mais uma edição 

da Revista Cadernos de Sion, publicação semestral do Centro Cristão de 

Estudos Judaicos - CCDEJ, mantido pelo Instituto Theodoro Ratisbonne. É 

objetivo do CCDEJ desenvolver e publicar pesquisas no campo da Teologia 

e do diálogo cristão-judaico, valorizando o vínculo do cristianismo com a 

tradição judaica. Assim, com esse volume, vamos consolidando nosso 

compromisso de destacar e promover o avanço do conhecimento no campo 

da Teologia com abordagem da tradição judaica. Neste sentido, buscamos 

compartilhar estudos e pesquisas, construindo redes de interlocução entre 

os autores e todos os que se interessem pela temática que abordamos aqui. 

Queremos, particularmente, agradecer ao organizador Prof. Dr. 

Vlademir Lúcio Ramos, aos autores e autoras e a todos que colaboraram 

para a concretização dessa edição, resultado de esforço e trabalho coletivo. 

Esse volume apresenta o seguinte dossiê: Levando-se em consideração o 

diálogo entre o texto bíblico Mt 23,8, as reflexões do Papa Francisco na 

Encíclica Fratelli Tutti e o tema da Campanha da Fraternidade 2024, 

reconhecendo que somos todos irmãos e irmãs, por vontade de Deus, 

convida pesquisadores do campo da Teologia e áreas afins a publicar 

artigos que reflitam e apontem reflexões e questionamentos sobre o papel 

da fraternidade e da conversão à amizade social, no contexto do 

cristianismo neste tempo, na expectativa de suscitar uma vivência teológico-

cristã autêntica. A fraternidade tem origem e reconhecimento na 

paternidade de Deus, que nos torna todos irmãos e irmãs, reunidos em um 

único Pai. Esta é uma maneira de relação que visa ao bem recíproco de 

todas as pessoas, sem nada perder de si e sem nada tirar uns dos outros. O 

dossiê privilegia, portanto, artigos que contemplem a temática em tela, mas 



APRESENTAÇÃO 

 CADERNOS DE SION 

5 

 

 

que, sobretudo, explicitem que, na relação entre Deus e o ser humano 

existe reciprocidade, não troca nem comando, mas liberdade. Por isso, cabe 

a cada um de nós reconhecer a dignidade de cada pessoa humana, e 

fazermos renascer, entre todos e todas, um anseio mundial de fraternidade. 

Segue uma apresentação de cada um dos artigos: 

O primeiro artigo, Fraternidade: quando nos importamos de fato? 

Quando rainhas no harém podem nos ajudar a responder? os autores Elca 

Rubinstein e Fernando Gross discutem como as minorias no Brasil são 

tratadas? Como elas se mexem? A solidariedade e fraternidade são 

discursos teóricos ou não? O que precisa acontecer para que se tornem 

viáveis, realidade concreta na vida das pessoas? Algumas dessas minorias 

se isolam e se mantêm fechadas para a uma convivência ser suportável; 

outras conseguem se inserir, outras colocam máscaras, mas quando 

aparecem as ameaças surgem do aparente refúgio e tornam-se visíveis à 

sociedade. As Rainhas Vasti e Ester podem, como mulheres que viveram 

subjugadas num Harém Persa, ajudar nessa reflexão, porque quando a 

minoria judaica foi ameaçada, ela acordou. Não como vitimização, mas 

capazes de adquirir cidadania, respeito e melhores convivências. 

Em seguida, no artigo A amizade nas perspectivas do Primeiro e do 

Segundo testamentos: Uma análise de textos – Prov 17, Eclo 6, e Jo 15,15, 

Marivan Soares Ramos e Emerson Cardoso Faustino Ribeiro observam 

o conceito de amizade dentro de textos selecionados do Primeiro e do 

Segundo Testamentos, fazendo uma leitura analítica do contexto histórico 

na época dos escritos e uma interpretação da intenção dos autores na 

transmissão para as comunidades posteriores. Considerando as análises 

exegéticas de autores contemporâneos, Ramos e Ribeiro procuram 

estabelecer relações entre as passagens escolhidas – Provérbios 17,17; 

Sirácida 6,14-17 e João 15,15 – e suas implicações para a vida cotidiana e 

as relações sociais, conforme a Campanha da Fraternidade de 2024, que foi 

proposta pela Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), 

juntamente com a encíclica papal Fratelli Tutti. 

Hugo Allan Matos, em A fraternidade é o bastante? apresenta a 

irmandade em Cristo dentre os cristãos, o que justificaria por si uma 

fraternidade entre eles Contudo, o Evangelho tem sua destinação não 

apenas à comunidade cristã, mas a toda humanidade. Assim, a questão da 

fraternidade coloca-nos uma dúvida e um desafio: é possível estendê-la a 

toda humanidade, de forma aberta? É um desafio porque a própria origem 



APRESENTAÇÃO 

 CADERNOS DE SION 

6 

 

 

da palavra sendo latina, exclui-a da pertença ao Evangelho. Depois, porque 

muitos usos atuais dela no meio cristão, de Papa Francisco, por exemplo, 

parecem trair esta origem e apontar a algo mais profundo e que direciona 

para outros conceitos. O objetivo deste texto é trazer esta reflexão, 

questionando-nos se a fraternidade é o bastante.  

No artigo intitulado Jesus: o Messias da amizade social, Jessé 

Evangelista Guimarães faz uma reflexão suscinta sobre as esperanças 

messiânicas populares judaicas do primeiro século d. C. Verifica que Jesus 

de Nazaré rompe com o protótipo de messias, cuja figura assentava-se no 

Rei Davi – guerreiro ungido –, e inaugura um novo movimento baseado no 

amor e na fraternidade. Traz, também, as reflexões do Papa Francisco, em 

sua Carta Encíclica Fratelli Tutti, que visam à construção de um mundo mais 

unido, onde se possa superar os desafios que dividem os seres humanos, 

tornando-os mais sensíveis à dignidade humana e reconhecendo o outro 

como irmão. Pontua algumas passagens dos Evangelhos que exemplificam, 

com os ensinamentos e a prática de Jesus, o conceito de amizade social.  

Já no artigo Fraternidade e justiça social: uma abordagem bíblica, 

José Amarante analisa três cenas do texto bíblico que focalizam a 

interação entre irmãos – Caim e Abel, Esaú e Jacó e José e seus irmãos – 

que, quando lidas em arco, oferecem uma visão sobre a evolução da 

relação e podem trazer alguns ensinamentos sobre a fraternidade. Analisa-

se, ainda a palavra paz em hebraico, de onde se pode perceber o caráter 

dinâmico, não estático, da Paz. Para isso, Amarante selecionou algumas 

leis e preceitos da Torá – o Pentateuco – sobre a Justiça Social. E conclui 

com o estabelecimento da conexão da Fraternidade com a Justiça social, 

como processos que envolvem o dinamismo da construção da Paz.  

Luciano José Dias, no artigo O ser humano, um ser social, discute 

que ao longo das eras, de diversas formas e diversas ciências, tem-se 

dirigido estudos que analisam o ser humano tanto em sua individualidade, 

como em sua capacidade de socialização. A conclusão desses estudos, 

apontam que o ser humano, possui uma natureza sociável e uma inerente 

necessidade de interação e conexão com seus semelhantes. Desde 

sempre, os seres humanos vivido em grupos, formando comunidades para 

compartilhar recursos, garantir proteção mútua e satisfazer necessidades 

emocionais e físicas. A habilidade de comunicar, cooperar e colaborar é 

essencial para desenvolvimento e sobrevivência do ser humano como 

espécie. Além disso, as relações sociais desempenham um papel vital no 



APRESENTAÇÃO 

 CADERNOS DE SION 

7 

 

 

desenvolvimento emocional, cognitivo e psicológico, moldando crenças, 

valores e comportamentos. Um movimento contrário a esse, pode ser 

observado no crescente individualismo que tem sido experimentado pela 

sociedade atualmente. Isso nos leva a perceber a importância crucial de 

estabelecer conexões sem perder de vista nossas características 

individuais. Equilibrar essa dicotomia é essencial para uma jornada 

individualizada dentro de um contexto coletivista. 

O artigo Irmãos e irmãs: explorando o tema da salvação universal no 

evangelho segundo Lucas, Vamberto Marinho de Arruda Junior analisa 

as interações de Jesus com grupos marginalizados e vulneráveis no 

Evangelho de Lucas. Observa-se o foco universal de salvação em sua 

mensagem, desafiando normas sociais, ao incluir coxos, cegos, leprosos, 

mulheres, pecadores, publicanos, samaritanos, gentios, pobres e 

desfavorecidos. As curas e interações não apenas demonstram poder 

divino, mas também a intenção de Jesus em oferecer dignidade e 

esperança aos marginalizados. A abordagem inclusiva se estende aos 

fariseus, mostrando a importância da compaixão e justiça divinas para 

todos. O estudo destaca a mensagem de igualdade e fraternidade entre 

todos os seres humanos, enfatizando a responsabilidade de cuidar dos 

marginalizados. Como discípulos de Jesus, somos chamados a agir em 

solidariedade com os desfavorecidos, reconhecendo nossa humanidade 

comum e transformando vidas com compaixão e inclusão. 

O último artigo dessa edição intitulado Alianças, Fé e Lei: o uso da 

Escritura na Epístola aos Gálatas, Waldecir Gonzaga e Ygor Almeida de 

Carvalho Silva analisam o uso de referências ao Antigo Testamento (AT) 

na Epístola de Paulo aos Gálatas, segundo os critérios de Hays e as 

orientações de Beale. Constataram que Paulo utiliza muito as Escritura 

Sagradas de Israel em seu escrito e, por isso, verificam quais textos 

veterotestamentários são utilizados por Paulo, como são referenciados e a 

quais as fontes o apóstolo recorre. Também se busca entender em que 

sentido Paulo aborda a lei de Deus de forma negativa, analisando a maneira 

como ele mesmo interpretou as passagens que usa do AT. Quase a 

totalidade de sua base argumentativa para a justificação pela graça, 

recebida pela fé, Paulo extrai das Escrituras Sagradas de Israel, textos ao 

quais se apegavam seus oponentes. O artigo se encerra, abrindo 

perspectivas profícuas para avanço desse estudo. 

Na seção Resenha, George Matheus Costelletos Braga dos 



APRESENTAÇÃO 

 CADERNOS DE SION 

8 

 

 

Santos, religioso da Ordem dos Frades Menores Capuchinhos, dedica-se a 

resenhar o livro A Ética de Cristo de José M. Castillo, que oferece uma 

abordagem lúcida, elucidativa e solidamente fundamentada sobre os 

princípios éticos fundamentais que norteiam os preceitos e as pregações do 

Cristo, como o amor incondicional e a compaixão pelo próximo, a busca 

incansável pela justiça social, a prática constante da solidariedade e da 

generosidade para com o semelhante, bem como a honestidade e a 

integridade como valores morais inegociáveis, os quais são sabiamente 

apontados como alicerces essenciais para uma existência ética plenamente 

realizada.  

Ainda na seção Resenha, Davi Vital Carvalho de Almeida, leigo, 

graduando em Teologia na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

resenha o livro Só o Amor é Digno de Fé foi publicado em 1963 pelo 

teólogo suíço Hans Urs Von Balthasar. Um dos pontos focais do trabalho 

teologal de Balthasar foi entender questões que envolvem a modernidade e 

buscar as respectivas respostas para essas questões nas Sagradas 

Escrituras. Nunca desprezava os conceitos modernos, apenas procurava 

examiná-los no intuito de que pudesse realizar uma abordagem 

sensibilizada, levando-o a trabalhar não só com autores católicos, mas 

também protestantes como Karl Barth. É nesse ambiente teológico, que o 

autor escreve suas obras, entre elas Só o Amor e digno de Fé, objeto dessa 

resenha. 

Mais uma vez, agradecemos a todos e todas que se dispuseram a 

colaborar para a publicação de mais esse volume de Cadernos de Sion, na 

expectativa de que os temas aqui tratados suscitem interesse acadêmico 

por outros estudos na área da Teologia judaico-cristã. 

Excelente leitura. 

 

Prof. Dr. Pe. Donizete Luiz Ribeiro 

Prof. Dr. Jarbas Vargas Nascimento 

Editores responsáveis



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

9 

 

 

 

FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A 

RESPONDER 
 

Elca Rubinstein, Rabina Independente, ordenada pelo Jewish Renewal; 
Doutora em Economia pela Universidade de Vanderbilt, Tenessee, EUA – 
Gerontóloga pela Sedes Sapientiae, Capelã pela Casa do Cuidar.** 

Fernando Gross, Sacerdote Católico. Doutor em Teologia pela PUC-SP; 
professor no Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ); membro da 
Comissão Nacional da CNBB pelo Diálogo Católico Judaico – DCJ.**** 

RESUMO 

Como as minorias no Brasil são tratadas? Como elas se mexem? A 
solidariedade e fraternidade são discursos teóricos ou não? O que precisa 
acontecer para que se tornem viáveis, realidade concreta na vida das 
pessoas? Algumas dessas minorias se isolam e se mantêm fechadas para a 
uma convivência ser suportável; outras conseguem se inserir, outras 
colocam máscaras, mas quando aparecem as ameaças surgem do aparente 
refúgio e se tornam visíveis à sociedade. As Rainhas Vasti e Ester podem, 
como mulheres que viveram subjugadas num Harém Persa, ajudar nessa 
reflexão, porque quando a minoria judaica foi ameaçada, ela acordou. Não 
como vitimização, mas capazes de adquirir cidadania, respeito e possíveis e 
melhores convivências. 
Palavras-Chave: Minorias. Fraternidade. Cidadania. Convivências. 

ABSTRACT 

How are minorities in Brazil treated? How do they move? Are solidarity and 
fraternity theoretical discourses or not? What needs to happen for them to 
become viable, a concrete reality in people’s lives? Some of these minorities 
isolate themselves and remain closed to make coexistence bearable; others 
manage to fit in, others put on masks, but when threats appear, they emerge 
from their apparent refuge and become visible to society. Queens Vashti and 
Esther can, as women who lived subjugated in a Persian Harem, help in this 
reflection, because when the Jewish minority was threatened, they woke up. 
Not as victimization, but capable of acquiring citizenship, respect and 
possible better. 
Keywords: Minorities. Fraternity. Citizenship. Coexistence. 

______________ 
*
 Email: elcarubi@yahoo.com.br. 

**
 Email: grossfernando@gmail.com. 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

10 

 

 

Encíclica Fratelli Tutti e Campanha da Fraternidade 2024 

Uma política que semeia divisão, inimizade ou um ceticismo 

desolador, uma política que é incapaz de um projeto comum, inclusivo, é 

uma política condenada ao fracasso” (MENDON-ÇA, 2021, Ecclesia). 

 Ao observar a Encíclica do Papa Francisco intitulada Fratelli Tutti, 

publicada em 3 de outubro de 2020, publicada no oitavo ano do seu 

pontificado, percebe-se que se trata de uma visão crítica num texto que 

deseja ajudar a refletir sobre o exercício da atividade política. Um texto que 

permite oferecer muitas perguntas diante de um mercado que se crê capaz 

de regular todas as assimetrias sociais e que oferece desafios para 

entender novamente a atividade política capaz de gerar uma qualidade 

política diferente e melhor: “Quanto amor coloquei no meu trabalho? Em 

que fiz progredir o povo? Que marcas deixei na vida da sociedade? Que 

laços reais construí? Que forças positivas desencadeei? Quanta paz social 

semeei?”. Com isso, destaca-se a realidade dura vivida por muitas minorias 

no mundo, que enfrentam “formas de desprezo, ódio, xenofobia, negação 

do outro. A verdade é que a violência não encontra fundamento algum nas 

convicções religiosas fundamentais, mas nas suas deformações” 

(FRANCISCO, 2020, n° 282). 

 Em contrapartida, existem ataques, críticas e suspeitas que são 

constantemente dirigidas a quem defende o direito das minorias. Como que 

uma orquestração frequente de polarização e de ódio que fere 

verdadeiramente a unidade entre as pessoas. Muitas pessoas não querem 

fazer uma experiência de “um amor que ultrapassa as barreiras da geografia 

e do espaço” como logo no início da Encíclica Fratelli Tutti, o Papa 

Francisco propõe a todas as pessoas de boa vontade no planeta 

(FRANCISCO, 2020, n° 01). 

 Como consequência, várias dessas indicações perpassam a 

Campanha da Fraternidade desse ano de 2024 no Brasil, proposta pela 

CNBB (Conferência Nacional dos Bispos do Brasil) como que reforçando a 

necessidade de atenção da Fraternidade e da Amizade Social como parte 

integrante de um projeto civilizatório urgente, pois a humanidade anseia e 

carece de paz. Será que seja realmente viável um humanismo capaz de ser 

de fato solidário e de realização da existência humana? “Num mundo 

marcado por tantos sinais de violências, simbólicas, físicas e digitais” 

(SOARES, 2024, Unisinos), é possível ainda afirmar que não seja o ódio 

que ajude a humanidade a chegar à felicidade? 

 Por isso vale a pena destacar, também por causa do título deste 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

11 

 

 

estudo aqui apresentado, algumas características humanistas solidárias 

apresentadas pelo Papa Francisco: 

É preciso crer que exista uma “necessidade de um amor capaz de 

aceitar as diferenças” (FRANCISCO, 2020, n°191). Ao mesmo tempo é 

preciso afirmar que “nenhum indivíduo ou grupo humano se pode considerar 

omnipotente, autorizado a pisar a dignidade e os direitos dos outros 

indivíduos ou dos grupos sociais” (FRANCISCO, 2020, n° 171). Ainda é 

preciso serem indicadas as motivações para que um povo permaneça 

constantemente aberto, “com a disposição de se deixar mover, interpelar, 

crescer, enriquecer por outros; e, assim, pode evoluir” (FRANCISCO, 2020, 

n° 160). Sim, o Papa deseja dar voz a tantos “percursos de esperança” 

(FRANCISCO, 2020, n° 54).  

 Contudo, a organização das sociedades em todo o mundo 

desconhece e ignora a capacidade de refletir claramente a dignidade e os 

direitos iguais que as mulheres possuem junto aos homens. “As palavras 

dizem uma coisa, mas as decisões e a realidade gritam outra” 

(FRANCISCO, 2020, n° 23). O convite do Papa Francisco se estende a não 

ficar em discussões teóricas, mas sim a entrar em contato com as feridas e 

tocar a carne de quem de fato paga e sofre as consequências, pois “o 

percurso para a paz não implica homogeneizar a sociedade, mas permite-

nos trabalhar juntos” (FRANCISCO, 2020, n° 261).  Uma verdadeira 

convergência de esforços e reconciliação somente acontecerá de maneira 

proativa, “formando uma nova sociedade baseada no serviço aos outros, e 

não no desejo de dominar” (FRANCISCO, 2020, n° 229). 

Quem são as minorias sociais no Brasil? 

 De acordo com o lugar onde se encontram as minorias, e conforme 

suas origens, constata-se que elas têm sua própria identidade, revelada na 

língua e na maneira de falar, de se vestir, nos rituais religiosos ou pagãos, 

nos hábitos alimentares e outras características que acabam se tornando 

critérios para definir quem faz parte do grupo e quem não faz. É como se 

fosse um muro, que delimita os contornos e define quem são seus 

participantes. Esse muro pode ser percebido como uma proteção para 

quem é do grupo, mas, ao mesmo tempo, transforma em “outro” aquele que 

está de fora, que passa a ser visto como uma ameaça que exige que as 

próprias minorias tenham que abandonar tudo isso para se adaptar aos 

usos e costumes da maioria dominadora. 

 Uma questão que se coloca é quando uma minoria tem de se 

esconder para se proteger, ou quando ela mesma deva se identificar para 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

12 

 

 

batalhar pelos seus direitos? E outra questão é até que ponto os grupos 

tenham de defender os direitos uns dos outros ou se cada minoria somente 

deva se preocupar com as ameaças, explícitas ou veladas, que são feitas 

aos integrantes de uma tribo, de um clã, de um grupo, ou de uma 

comunidade, ou até mesmo de uma etnia? 

Grupos minoritários querem respeito às suas tradições e, se 

quiserem preservar essas tradições, então deverão resistir e cuidar de 

passar esta sua identidade específica de geração em geração. Caso não 

brigarem pelo direito das outras minorias, além da sua, sempre existirá uma 

ameaça concreta contra ela – como se não fosse um problema seu, como 

se não devesse incomodar os outros com essa questão. 

 As minorias sociais no Brasil são compostas por diversos grupos que 

incluem a população LGBTQIA+, indígenas, negros, migrantes 

(venezuelanos, haitianos, orientais, judeus, árabes e outras etnias), pessoas 

com deficiência (PCDs), pessoas de baixa renda e idosos. Inclui-se também 

aqui as mulheres que, apesar de não serem minoria, são tratadas como se 

de fato fossem. 

 “A falta de representatividade das minorias sociais se estende ao 

mercado de trabalho, onde grupos minoritários são inferior a 10% dos 

colaboradores das empresas”, segundo pesquisa feita em parceria entre a 

Pulses, plataforma de soluções de clima organizacional, e a Nohs Somos, 

startup de diversidade & inclusão (Desigualdades Sociais por Cor ou Raça 

no Brasil | IBGE). Outra forma de visualizar essas minorias apresentase no 

Censo de 2021: 

População negra e parda no Brasil em 2021 (Censo) em % 

 

Branca Preta Parda Amarela Indígena 

43,0  9,1  47,0  0,6  0,3  

 

 Estima-se que 161 mil haitianos vivam hoje no Brasil (MAJOR, 2024, 
Migra Mundo) e 510 mil venezuelanos. A população árabe varia em torno de 
6 a 7% da população do Brasil, ou seja, de 11,5 a 12 milhões de 
ascendência árabe; já os judeus se estima o número de 120 mil judeus 
presentes no Brasil. Os indígenas perfazem um total de 1.694.000 
habitantes residentes no país. Uma pequena amostragem que esconde uma 
infinidade de universos culturais, e que revela disparidades e conflitos 
próprios de adaptação, convivências e outras milhares e pequenas histórias 
de superação e de sobrevivência. Ainda mais, 850 mil brasileiros declaram 
serem de cor amarela, ou seja, aqueles que se declaram, segundo o censo, 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

13 

 

 

serem de origem asiática, japoneses, coreanos e chineses. 

 É chocante ouvir brasileiros que dizem que não existe discriminação 
no país, que todos são iguais.  Eles trazem a imagem do “melting pot”, um 
grande caldeirão onde ocorre a mistura e a miscigenação. Como se todos 
os cidadãos tivessem os mesmos direitos e deveres. Mas isso não é 
verdade, porque alguns indivíduos e alguns grupos não se inserem nessa 
realidade. Como são tratados os venezuelanos que tentam sobreviver 
entrando no Brasil? E os haitianos, ou as pessoas de origem oriental, 
asiática, ou as que professam outras religiões? É sabido que quem está fora 
do grupo, acaba querendo subjugar quem está dentro do grupo, exigindo 
que eles saiam do gueto, que estes mudem seus costumes, querem 
dominar quem está dentro, para inseri-los num sistema maior. Até que ponto 
existe a identificação pessoal com esse jeito de pertencer a uma ou outra 
minoria? Até que ponto se deseje permitir uma “exibição” pessoal em 
determinado grupo? Ou até que ponto se arquitete um “esconderijo” ou uma 
“proteção” frente às ameaças? Quando um grupo é ameaçado, ele se 
esconde, para não correr o risco de ser dizimado e existem minorias que 
simplesmente se calam, ficam quietas.  

 Com isso, entende-se que, por vezes, fazer parte de uma minoria se 
revela como um ambiente protetor. Se você quiser preservar a sua tradição 
você resiste ao convite da maioria para fazer isso. Você permanece e 
transmite de geração em geração naquilo que lhe o identifica, que é a sua 
identidade. E existem vários grupos de minorias que não batalham pelos 
direitos das outras minorias. Que só acordam quando a sua própria minoria 
se sente ameaçada. 

Para falar da mulher que não é minoria necessariamente  

 No Censo Demográfico de 2022, divulgados pelo Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística (IBGE) o país tem uma população residente de 

203.080.756. Deste total, 104.548.325 (51,5%) são mulheres e 98.532.431 

(48,5%) são homens!  (Censo 2022). 

As mulheres que mesmo não sendo minoria sofrem como se fosse 

uma minoria, maltratadas como minoria apesar de não serem, e pior ainda 

quando aceitam de serem tratadas como minoria, sem se darem conta que 

são maioria. A sociedade deve acordar, mesmo que não queira dialogar, 

devem aprender a conviver. A enfrentar a ‘cordialidade violenta’ de homens 

brancos a menosprezarem e xingarem as mulheres negras. Tantas 

minorias, tanta agressividade em inexistente fraternidade e 

desconsideração frente à vida humana. 

 Quantas sub-representações nas eleições de candidatos indígenas, 

negros e de mulheres numa fragilíssima democracia ameaçada nas suas 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

14 

 

 

instituições pelos que costumam amedrontar as pessoas caso vislumbrem 

perder seus privilégios. 

 Racismo estrutural e desinformação, uso da inteligência, ou da 

desinteligência humana, para manutenção da opressão das minorias; 

quanto processo, caminho e educação faltam ainda para valorizar as 

pessoas, as culturas, a diversidade de raças e crenças! Grandes desafios 

para concretizar as ações a favor da fraternidade humana entre nações e 

entre os povos. 

A questão bíblica 

 Por isso, vale a pena lembrar a narrativa bíblica do Livro de Ester. 

Papa Francisco sempre insiste no quão saudável é fazer a memória pois 

“sem memória, nunca se avança; não se evolui sem uma memória íntegra e 

luminosa. Precisamos manter viva a chama da consciência coletiva, 

testemunhando às sucessivas gerações o horror daquilo que aconteceu” 

(FRANCISCO, 2020, n° 249).  A narrativa do Livro de Ester pode 

surpreender o ouvinte-leitor por algumas especificidades da sua 

composição literária. 

 Na literatura da época posterior aos persas, sobretudo na época 

helenística, podemos ver em ótica retrospectiva, como a corte imperial é 

retratada nos livros de Ester e de Daniel, ou seja, “a ação e percepção da 

vida do século II a.C. são projetadas para a época persa” 

(GERSTENBERGER, 2014, p.37). 

 O Livro de Ester é um dos “Cinco Rolos” (Megillot) que pertencem à 

seção dos Hagiógrafos (Escritos) na Bíblia Hebraica (na versão LXX – 

Setenta (grego) e na Vulgata (latim), o livro aparece no final dos livros 

históricos). Este livro bíblico narra como Ester e seu tio Mardoqueu 

desfizeram os planos do primeiro-ministro HAmã, que queria destruir todos 

os Judeus do Reino de Assuero (Xerxes 1°, rei da Pérsia).  Ester, esposa do 

rei, apesar de judia, acho melhor esconder esse fato no início de seu 

reinado. A narrativa alcança seu auge com o enforcamento de HAmã e sua 

substituição por Mardoqueu. O Livro de Ester é lido nas Sinagogas durante 

a Festa de Purim, o dia da virada da situação mortal planejada (Ester 9,1), 

no ofício da manhã e da tarde. Nenhuma outra fonte confirma esse 

acontecimento e a ciência histórica contradiz até alguns aspectos da 

narrativa tradicional. “Os especialistas se dividem sobre seu valor histórico e 

alguns são da opinião de que este livro era mais uma obra de ficção ou 

continha alguns fatos históricos consideravelmente modificados a fim de 

transmitir um ensinamento teológico que afirmasse a Providência e que 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

15 

 

 

Deus é o Mestre de todos os acontecimentos terrestres (Cf. WIGODER, 

1996, p. 331). No entanto o nome de Deus não aparece nesse texto bíblico.   

Surpreende o fato de que o Ser Divino não tenha protagonismo algum, 

parecendo ser um objetivo da narrativa mostrar que o ser humano é quem 

tem que ser protagonista para resolver os problemas da exclusão e da 

discriminação. 

 Isso pode ser mais bem visualizado na divisão do Livro de Ester em 

capítulos: 

 

1,1–1,22 –  O Banquete de Assuero e a rejeição de Vasti. 

2,1–2,23 –  Ester é escolhida como Rainha. 

3,1–4,17 –  O decreto de Hamã para destruir todos os Judeus 

5,1–7,10 –  No segundo Banquete, Ester revela ao Rei o plano de Hamã: 

ele e seus filhos são enforcados 

8,1–10,4 –  Mardoqueu é nomeado segunda pessoa depois do Rei. Os 

Judeus combatem os inimigos deles. É instaurada a Festa de 

Purim. 

A mulher na narrativa bíblica do Livro de Ester 

 “Ester intervém perante o rei em favor dos judeus, que são 

ameaçados por um complô de seu inimigo mortal Hamã” 

(GERSTENBERGER, 2014, p.38). No início ela prefere ficar neutra e isenta, 

para não confrontar e aborrecer o seu rei. É somente quando ela também 

se sente ameaçada, por fazer parte desses “sentenciados à morte”, que ela 

resolve tomar uma atitude. 

 “Os traços da vida da corte persa que aparecem no livro de Ester 

são mais ou menos atemporais: há ruidosas festas e uma declarada 

tendência do grande rei e soberano do mundo a exibir seu poder” 

(GERSTENBERGER, 2014, p.38). Nitidamente se instaura na narrativa 

bíblica a intencionalidade da lei do Império Persa em querer regulamentar a 

submissão das mulheres, já que os próprios conselheiros do rei advertiram 

ao monarca: “A conduta da rainha chegará ao conhecimento de todas as 

mulheres, levando-as a desprezar seus maridos, dizendo: o Rei Xerxes 

ordenou que trouxessem à sua presença Vasti, a primeira rainha, mas ela 

não veio!” (Ester 1,17).  Eles tinham medo do movimento “me too” (eu 

também) que chegou com força na atitute das mulheres no século XXI. 

 E o texto continua com a decretação da lei: “Enviaram-se cartas a 

todas as províncias do rei, a cada província segundo seu modo de escrever 

e a cada povo segundo sua língua, a fim de que todos soubessem que todo 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

16 

 

 

marido é chefe em sua casa...” (Ester 1,22). 

Mais ainda, nisto se revela também a organização desigual e usual 

da sociedade que “em contextos diplomáticos, jurídicos e religiosos, 

redigiam documentos e libelos que pretendiam fixar e publicar algo como 

válido” (GERSTENBERGER, 2014, p.171) 

 É interessante acompanhar o texto da meguilá (rolo) e verificar a 

transformação que acontece nos dois personagens reais.  De uma lado 

Ester, que entra na história como donzela vaidosa, que esconde suas 

origens e que vem disposta a obedecer às ordens do rei seu marido, e que 

de repente se assume e se transforma numa estrategista, líder comunitária, 

que enfrenta a todos e faz as coisas acontecerem.  Do outo lado o rei, que 

inicia na história como um machista absolutista, e que aos poucos vai 

deixando sua pele de lobo para fazer tudo que Ester lhe pede. Quantos 

aprendizados se pode tirar dessa transformação. 

Banquetes que revelam e que denunciam o caos e a desigualdade 
social 

 O livro de Ester é cadenciado por vários movimentos, um deles é o 

dos banquetes – ao menos sete podem ser indicados (1,1-4; 1,5-8; 2,18; 

3,15; 5,4-8; 7,1-8; 9,18-19) o que já mostra uma obra artisticamente muito 

bem elaborada. Mas aqui nada indica que exista de intencionalidade de 

alegria, mas que por detrás deles podem esconder, ou revelar situações 

bem mais dramáticas presentes. Banquetes que duram mais de seis meses 

que um Rei Persa (Xerxes – 485-465 a.C.) ofereça aos altos dignitários das 

províncias do Império Persa seguido por outro de mais sete dias (cf. Ester 

1,1-5) revelam inclusive numa lei promulgada pelo rei que nenhuma lei 

ponha limites no beber (Ester 1,8). Revela-se, deste modo “uma liberalidade 

de um rei narcisista e exibicionista que se torna ridícula” (CANDIDO, 2021, 

p. 297). 

 A Rainha Vasti também ela dá o seu banquete, para as mulheres 

que lhe fazem companhia (Ester 1,9). Gesto de cortesia ou talvez de 

rebeldia, desafiando aqui o poder patriarcal do seu esposo-Rei? Ainda mais 

porque, na sociedade persa, “era considerado indecente para as esposas 

da nobreza Persa participarem de festas com homens bebendo” (BERLIN, 

2014, p.1622). 

 Uma crise de poder se instala logo no início da narrativa bíblica. 

Conselheiros de um rei ébrio aumentam a tensão ao afirmar que a decisão 

da Rainha Vasti é um ato contra a majestade Persa e mais ainda um 

verdadeiro perigo que incitaria outras mulheres no reino a não obedecerem 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

17 

 

 

a seus maridos (cf. Ester 1,16-18).   Uma nova característica desse 

Imperador Persa se apresenta: “além de emitir decretos inúteis, o faz sob o 

efeito do álcool e confia nas sugestões de lacaios astutos” (CANDIDO, 

2021, p. 298). 

 Logo em seguida, o leitor-ouvinte se depara com outro banquete de 

Ester. Esta mulher se envolveria com o Rei estrangeiro e assimilaria a 

cultura Persa? Ao se olhar mais nos detalhes da narrativa bíblica “fica 

evidente que é uma narrativa complexa, com vários níveis, dos quais 

somente as beiradas são visíveis. Indo mais ao fundo revela diferentes 

aspectos do papel de Ester e mesmo de seu ser” (STEINSALTZ, 2020, p. 

239). 

 No caso da Rainha Ester, existe o caso de uma única pessoa, dentro 

da minoria, que para poder sobreviver, nega a sua identidade. Enquanto for 

possível ela não irá se apresentar como parte dessa minoria. Michael 

Jackson foi branquear a sua pele. Ele não queria ser visto como parte da 

minoria. E a Rainha Ester não queria ser vista como judia. Na verdade, 

quando se vai ler a meguilá da Rainha Ester, ela não reage de imediato, 

dizendo “o meu povo está sendo ameaçado”! Ela diz ao seu tio Mardoqueu, 

que isso não era um problema dela. “Mardoqueu mandou dizer a Ester: 

“Não penses que, única no reino, diferentemente de todos os outros judeus, 

tu escaparás. Porque se nesta ocasião te fazes de surda, é de outro lugar 

que virá socorro e salvação para os judeus, ao passo que tu e tua família, 

vós sereis aniquilados” (cf. Ester 4,13.14). 

 Não se pode ter dúvidas, a festa de Purim, a qual remete à leitura do 

Livro de Ester “contrasta com as outras festas do calendário hebraico” 

(STEINSALTZ, 2011, p. 138) e um dos motivos de ter sido aceito este livro 

dentro do cânone das Escrituras de Israel é que esta narrativa mostra 

propositalmente o povo de Israel no exílio e se desenvolve em tal contexto.  

Rainha Ester só acordou quando foi ameaçada 

 A rainha Ester personifica minorias que só vão se mexer quando são 

ameaçadas. De fato, pela narrativa bíblica, a rainha Ester nem sequer 

estava preocupada com a minoria dela. Só quando o perigo real tocou em 

sua vida como indivíduo é que parece ter acordado. Também existem 

muitos indivíduos que se desassociam de seus grupos e que não querem 

ser vistos como parte deles. Pessoas que não estão nem nos grupos e nem 

mesmo fora deles. Se não houver identificação, quando a ameaça vier, será 

que irá acontecer algo realmente? Isso vale tanto para as minorias frente a 

maiorias, ou vale também para os indivíduos dentro de minorias quando 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

18 

 

 

eles perdem a identidade? 

 

Possíveis soluções para sair desse impasse 

 “Se você ficar neutro frente a situações de injustiça, você escolheu o 

lado do opressor” (Desmond Tutu). Além da não-neutralidade nas escolhas 

que devem ser feitas, existe também a necessidade de rever e de valorizar 

melhor o conceito de cidadania em vez de minoria. Para isso é válido 

relembrar que é necessário “empenhar-se por estabelecer nas nossas 

sociedades o conceito de cidadania plena e renunciar ao uso discriminatório 

do termo minorias, que traz consigo as sementes de se sentir isolado e da 

inferioridade” (FRANCISCO, 2020, n° 131). Deste modo não se cultiva o 

terreno nem para as hostilidades e não se favorece a discórdias que sempre 

procuram por querer diminuir as conquistas e os direitos religiosos e civis de 

alguns cidadãos, favorecendo deste modo a discriminação. 

Os que ameaçam e perseguem: enfrentamentos e conflitos 

 Em princípio, é preciso perguntar-se ainda por que “as pessoas 

sejam capazes de infligir dor em outros seres humanos, algumas vezes 

inadvertidamente, mas na maioria das vezes, deliberadamente e 

conscientemente”? (GILLMAN, 1990, p.187). Por qual lógica, e por qual 

razão, pode ser candidato a um cargo do conselho de Defesa da ONU um 

país que não preservam em seu próprio país os direitos humanos? Lógicas 

irracionais e fadadas ao descrédito, a tragédias anunciadas.  

 Um detalhe surpreendente, diante do extremismo crescente contra a 

minoria judaica no mundo, pode ser notado numa recente cerimônia na qual 

foi homenageado o cineasta Steven Spielberg pela Universidade do Sul da 

Califórnia com a Medalha USC pelos seus 30 anos à frente da Fundação 

Shoah. O cineasta Steven Spielberg condenou a programada, construída e 

posta a entrar em funcionamento do que ele nomeou como a “máquina do 

extremismo” que estimula o antissemitismo nos campos universitários dos 

EUA desde 7 de outubro de 2023” (SPIELBERG, 2024). O cineasta alertou 

para a atual situação preocupante de crescimento do antissemitismo no 

mundo e comparou o momento com os eventos que levaram ao Holocausto. 

Spielberg fez um apelo contra o antissemitismo e todas as formas de 

discriminação, sublinhando a necessidade de uma sociedade que celebre 

as diferenças. Deve haver, disse o cineasta Spielberg um esforço constante 

para educar as futuras gerações. A Fundação Shoah, literalmente 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

19 

 

 

catástrofe, que procura identificar, registrar e compartilhar histórias dos 

sobreviventes do nazismo, tem sido fundamental na educação sobre o 

Holocausto e na luta contra o antissemitismo. Esta tarefa tem por objetivo 

não somente prestar homenagem a tantos que foram atingidos como 

minoria pelas tragédias acontecidas no passado, mas procurar-se 

igualmente cultivar, aflorar o sentido de responsabilidade nas novas 

gerações para que não deixem o horror do antissemitismo repetir-se. 

 Há que lembrar dos vários movimento antissemitas anteriores à 

Shoah.  A História narra os massacres de judeus executados pelas 

Cruzadas enquanto atravessavam a Alemanha, e das perseguições aos 

judeus durante os mais de três séculos da Inquisição, e dos pogroms 

mortíferos no Leste Europeu dois séculos atrás.   

Perguntas para alargar a fraternidade 

 A festa de Purim, portanto, pode ajudar a fraternidade, a favorecer a 

cidadania, a respeitar ainda mais a grupos de pessoas ameaçadas e a 

buscar soluções concretas. A Rainha Ester e sua narrativa bíblica que se 

tornam referenciais para todo o povo Judeu que vive no exílio.  Parece 

realmente que em cada geração existirá sempre o desafio de vivenciar uma 

fraternidade possível, de existir enfim uma geração que possa viver em paz 

sem ter de se sentir ameaçada concretamente “pelo símbolo do tirano, do 

déspota, capaz de provocar uma tremenda catástrofe sobre o povo de Israel 

no exílio”, e sobre tantas outras minorias, perseguidas e injustiçadas 

(STEINSALTZ, 2011, p. 140). Surpreende sempre que as minorias sofram 

desmandos e maquinações como as do malvado Hamã que afirmava ao rei 

Persa: “entre os povos de todas as províncias de teu reino existe um povo 

espalhado e segregado, cujas leis são diferentes das leis de todos os outros 

povos, e que não cumpre as ordens do rei; não convém ao rei deixá-lo 

viver” (Ester 3,8). 

Como trazer essas reflexões para dentro de casa? 

 Pacto Social entre as pessoas faz pensar na urgência “… por um 

consciente e consistente combate de lucidez . São necessários mesmo 

aprendizados, para que uma nova relação com a vida, uma nova cultura e 

um novo estilo de vida se difundam entre nós e em nós” (MESSIAS, 2024, 

p. 242). 

 Para dentro de casa, e para dentro da realidade. Como o episódio da 

senhora que ao ir para um concerto sinfônico na Sala São Paulo e para isso 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

20 

 

 

pegando um taxi, foi alertada pelo motorista que este faria outro caminho 

desviando da região chamada Cracolândia, para evitar que a sua cliente 

fosse obrigada a ver essa triste realidade dos dependentes químicos. Ao 

que a senhora respondeu que, por ela, o motorista devia sim passar por ali 

para que ela visse a realidade e sentisse a dor, para que no dia seguinte ela 

mesma procurasse se mexer para mudar essa situação. Mas a passageira 

repetia ao motorista que ela tinha que ver, mesmo que não saiba no 

momento o que fazer por eles. Deveria ela participar das decisões do 

governo sobre as pessoas que machucadas, degradam e incomodam a 

realidade. Deve haver maior participação das discussões sobre quais 

formas seriam possíveis para cuidar dessas pessoas, talvez isso ajudasse a 

diminuir a indiferença e a negligência social diante dos problemas. 

Sobre um imaginário, mas apoiado, plano para “Salvar as Baleias” 

 Propostas para dentro da realidade, com ações concretas e não 

apoiado apenas numa ‘torcida para que tudo dê certo’. Um episódio que 

ilustra isso foi o de um Plano ecológico proposto 35 anos atrás por uma 

entidade internacional com a meta de ‘salvar as baleias’ que estavam em 

perigo de extinção por causa da pesca predatória. A proposta era 

maravilhosa e teve um eco no mundo todo. Todos eram a favor, só que 

nada de muito concreto aconteceu. As pessoas não sabiam direito o que 

fazer, ou não queriam se envolver mais intensamente. Corre-se o risco de 

igualmente apoiar-se uma fraternidade, desde que determinadas minorias 

não sejam atacadas, ou que contradizendo os interesses financeiros 

prejudiquem os interesses pessoais e lucrativos de determinados grupos a 

quem se apoia, consciente ou ingenuamente. Com isso não haverá real 

preocupação com os problemas concretos, mantendo os interesses excusos 

de grupos, sem criar soluções para os que estão à margem. Nem 

fraternidade possível, nem boa-vontade para pensar estratégias sociais que 

diminuam os efeitos dramáticos do empobrecimento de muitos na 

sociedade, de muitas minorias, colocadas finalmente debaixo do tapete ou 

simplesmente ignoradas. 

 Quais propostas podem ser trazidas para cuidar, alimentar, conviver 

com os migrantes, os forasteiros, as mulheres, que chegaram e continuam 

chegando e sobrevivendo no Brasil? 

Temos válidos e bons documentos, mas a inexistência de leis ou de 

boas regulamentações e aplicações, tornam os documentos e textos 

relativamente irrelevantes. Existem atualmente muitos bons projetos de 

“salvar as baleias”, mas que não levam a mudanças efetivas. 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

21 

 

 

 Será que a Fraternidade Universal seja algo sonhado mesmo? Será 

que seja mesmo desejada essa Fraternidade? A realidade transpira, de fato, 

que esta seja pouco buscada e testemunhada nos atuais momentos em que 

vivemos. Será mesmo necessário uma urgente educação para a conversão 

ao Outro, quem quer que ele seja? 

 A consideração pelas diferenças deve marcar nossas relações 

dentro da sociedade. “Respeito, respeitar, significa cultivar apreço, 

consideração, deferência. Isto não significa simplesmente concordar com a 

posição alheia, mas permite que o outro manifeste livremente sua posição” 

(SPENGLER, 2024). Viver esse respeito é viver livremente a reciprocidade, 

promovendo, estabelecendo leis que promovam verdadeiramente o bem 

comum, resultando deste modo numa convivência pacífica, mas para isso é 

urgente conhecer e praticar a tarefa ética da política e da educação. 

 Escrito em plena festa judaica de Purim, em meio a bombardeios de 

antissemitismo, o mundo parece de fato ter-se esquecido quem são os 

verdadeiros terroristas. Minorias são esquecidas, fraternidades são 

indesejadas.  

 Talvez a oração da Rainha Ester possa contribuir ainda mais uma 

vez para vislumbrar possíveis soluções: “E disse a Rainha Ester para que 

fosse respondido a Mardoqueu: Vai! Reúna todos os hebreus que se acham 

em Susa e jejuai por mim; ficai três dias sem comer e sem beber, nem de 

noite e nem de dia. Eu também com minhas damas jejuaremos da mesma 

forma, e depois me apresentarei ao rei, embora seja contra a lei; e se tiver 

de morrer, morrerei” (Ester 4,16). 

 Os detalhes mais surpreendentes, porém, vêm quando Judeus e 

Cristãos leem juntos as Escrituras de Israel, o Antigo Testamento, porque 

eles têm a impressão de estarem lendo os mesmos textos. Mas essa 

impressão se esvazia quando se lê algumas páginas, porque de fato 

existem duas versões, uma em grego e outra em hebraico. A versão em 

hebraico foi canonizada e lida integralmente na Festa de Purim. 

 A história é a mesma, com os mesmos personagens, rei e rainhas, 

conselheiros e participantes da corte no palácio, mas a versão grega 

acrescenta alguns versículos a mais do que o texto hebraico. Como 

exemplo, o Rei Assuero não conhece ainda a verdadeira identidade judaica 

de Ester, que arrisca sua vida. Mas como o próprio Mardoqueu lhe havia 

dito: “Quem sabe se não foi justamente em previsão de uma circunstância 

como esta que chegaste à realeza?” (Ester 4,14). 

 O vocábulo que identifica Deus, que não aparece literalmente no 

texto bíblico escrito em hebraico, parece, contudo, acontecer sobre os 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

22 

 

 

constantes elementos humanos: “a coragem e a atratividade de Ester, os 

sábios conselheiros de Mardoqueu; a capacidade do Rei Assuero de mudar 

de opinião salvando o povo hebreu” (MILANI, 2021, p. 303). 

 A versão grega dos LXX (Setenta) ao contrário, acrescenta entre o 

final do capítulo 4 e no começo do capítulo 5 do Livro de Ester uma oração 

específica seja de Mardoqueu: “Depois, recordando-se de todas as obras do 

Senhor, Mardoqueu dirigiu-lhe a seguinte oração: ‘Senhor, Senhor rei Todo-

Poderoso, tudo está sob o vosso domínio, e não há quem possa opor-se a 

vós em vossa vontade de salvar a Israel!’” (Ester 4,17 a.b), bem como na 

oração de Ester: “Desde a sua promoção até agora, nunca vossa serva 

provou alegria, a não ser em Vós, Senhor, Deus de Abraão. Ó Deus, cuja 

força prevalece sobre todos, ouvi a voz dos desesperados, salvai-nos das 

mãos dos malfeitores e livrai-me dos meus temores!” (Ester 4, 17w.x).  

 Ambos, Mardoqueu e Ester se confiam e se abandonam a Deus, o 

único que tem poder de realmente mudar a situação, de virar a mesa. 

Talvez ambos possam propor ainda outra escuta possível: “ouvir a voz dos 

desesperados!” (Ester 4,17x), ou seja, a escutar a voz das minorias. Ensinar 

a escutar a sua voz e na voz aflita também dos desesperados, daqueles 

que agonizam e sofrem, escutar o ruído dos outros, como caminho de 

reconciliação, respeito e melhores convivências. 

 Talvez ainda seja possível fazer cair as máscaras de hipocrisia e de 

indiferença diante da voz abafada e anêmica dos desesperados e famintos, 

da voz sufocada e assassinada do feminicídio das mulheres oprimidas e 

mortas dentro dos seus lares e/ou dentro do assédio diário e violento nos 

seus trabalhos. Com certeza virar a situação tão celebrada enfim em Purim, 

pode ser sinal de esperança de que o grito dos pobres vai merecer e ter 

atenção, que a força e a inteligência do amor fraterno é mais forte e mais 

poderoso do que a força do mal egoísta dos que pensam serem filhos 

únicos e herdeiros de tudo. A vontade de “Deus em salvar Israel” 

permanece (Ester 4,17b). Aprendamos com o Deus de nossos pais, a salvar 

a humanidade, a salvar da opressão de todo infame terrorismo e 

antissemitismo. A salvar a humanidade de todo fratricídio louco e 

inconsequente em favor de pouquíssimos, porém gananciosos, senhores 

mercadores de armas.  

 Sempre haverá a oportunidade de dizer: Hoje é “o momento de sair 

do quadro da lógica habitual, de ultrapassar os limites e de abrir os 

horizontes que não se consegue ver durante todo o ano!” (STEINSALTZ, 

2011, p. 160). Outra fraternidade seja possível, outro mundo é possível. 

Assumir outras iniciativas corajosas e estabelecer de fato na agenda tempo 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

23 

 

 

para realizálas. Em Purim, e em cada momento da vida, sempre será 

possível quebrar o egoísmo e muitos outros gêneros de individualismos e 

pensar outras formas de se relacionar com a criação e com as pessoas que 

vivem dentro dela. Mais do que esmola, talvez seja vital estender a atenção 

ao irmão que, por ser humano, implora dignidade, reconhecimento, respeito, 

ao seu jeito de ser e de existir, agradável ou não. 

 Talvez ainda se tenha medo das consequências que tal fraternidade 

humana possa trazer. E se definitivamente for possível construir relações 

mais respeitosas e fraternas entre grupos diferentes? E se com honestidade 

ocorresse o empenho de considerar de fato os outros como irmãos? Sim, 

existe a carência de paz e de uma profunda amizade social, possível, não 

ingênua e nem utópica. A irracionalidade e a loucura da guerra entre povos 

e nações não faz sentido algum. Para Judeus a opressão dos Egípcios e 

para Cristãos a opressão dos Romanos pareciam insustentáveis e 

intermináveis. Seria possível, verdadeiramente, entrar todos numa festa de 

tal fraternidade? Haveria ainda, como dizia Adin Steinsaltz, “necessidade de 

querer saber quem deseja verdadeiramente entrar nessa festa?” 

(STEINSALTZ, 2011, p. 163). E estando dentro dessa festa finalmente 

esperada, nessa loteria, quem tiraria o prêmio maior ou nessa festa jubilosa 

da fraternidade haveria a possibilidade de todos terem um prêmio menor, 

mas todos ganharem? A festa e o dia de ninguém mais precisar ser 

considerado minoria nem maioria, porque todos têm direito a viver 

livremente, sem ameaças, sem terrorismo, e com muitos possíveis amigos, 

mas com uma infinidade incontável de irmãos, no único sangue da raça 

humana que corre na veia de todos. 

Quem abriria tal porta para a entrada de tantas pessoas 

desconhecidas? Quem colocaria as condições para a entrada das pessoas? 

Partilhar as convicções éticas e bíblicas entre Judeus e Cristãos como 

imenso patrimônio ético e moral talvez seja mais fácil (cf. FRANCISCO, 

2013, n° 249). E como seria a preparação para abrir a porta também para 

os venezuelanos, para os indígenas e para os árabes? Tudo depende da 

disponibilidade efetiva de abrir a porta! Quantos anseiam por proximidade, 

fé, solidariedade, escuta. E quantos que não toleram o diferente são 

igualmente convidados a conviver, a superarem a aversão aos pobres, aos 

que não pensam do mesmo modo. Mesmo diante de tanta violência, de 

tanta violação de direitos, de tanta ferocidade dos que ameaçam e se 

sentem ofendidos quando igualados nos seus direitos de cidadania, não 

permitir que seja roubada a esperança de dias melhores, de relações 

melhores, de vida sem perseguições, sem preconceitos e sem pobreza, sem 



FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

24 

 

 

feminicídios, sem autoritarismos e sem filhos únicos e mimados, birrentos 

porque não querem e não sentem alegria em partilhar nada com ninguém.  

É preciso lembrar o quanto a Biblia enfatiza a ideia de serem 

amados e protegidos os menos aventurados: “Ele faz justiça ao órfão e à 

viúva, e ama o estrangeiro, ao qual dá alimento e roupa” (Deuteronômio 

10,18-19).  E o texto não fica só na sugestão de que devemos amar a todos. 

O texto propõe formas práticas de demonstrar esse amor, não colhendo o 

que está nos quatro cantos da terra arada, e não recolhendo os frutos que 

caem no chão durante a colheita.  Esse mantimentos são para os mais 

vulneráveis na sociedade (Cf. Levítico 19,9-10; 23,22).  É preciso pensar, 

criar e adotar estratégias para demonstrar e entregar amor e fraternidade 

igualmente no século XXI. 

É mais do que urgente enfrentar a questão da fraternidade com 

seriedade, com boa vontade e com a inteligência do amor que é mais forte 

do que o mal e a morte, que o terrorismo e do que o antissemitismo. 

Procurar novas formas de superação da falta de fraternidade que geram, 

ainda hoje, milhares de mortes e de exclusão, antes, procurar novas formas 

de inclusão. Isso sempre irá gerar conflitos, mas a tranformação virá, e a 

colheita dessas sementes de fraternidade plantadas e regadas com muita 

dedicação será bela, muito bela! A inexistência do sofrimento e da miséria, 

antes causadas pela falta de fraternidade, não será de modo algum mais 

desejada novamente. 

 

REFERÊNCIAS 

BERLIN, Adele; BRETTLER, Marc Zvi. The Jewish Study Bible. New York: 
Oxford University Press, 2014. 

CANDIDO, Dionisio. Il banchetto di Ester. In: MORSELLI, Marco Cassuto; 
MICHELINI, Giulio. La Bibbia dell’Amicizia. Brani dei Ketuvim/Scritti 
commentati da ebrei e cristiani. Milano: Edizioni San Paolo, 2021, p. 296-
301. 

CENSO 2021, Desigualdades Sociais por Cor ou Raça no Brasil | IBGE. 

Acesso em 21/03/2024. 

CENSO 2022,  Mulheres são maioria em todas as regiões pela primeira vez 
| Agência Brasil (ebc.com.br). Acesso em 26/03/2024. 

FRANCISCO, Evangelii Gaudium. In: Evangelii Gaudium: Exortação 

Apostólica sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual (24 de novembro 
de 2013) | Francisco (vatican.va). Acesso em 28/03/2024. 

about:blank
about:blank#:~:text=N%C3%A3o%20falta%20mais%2C%20segundo%20o,48%2C5%25)%20s%C3%A3o%20homens.
about:blank#:~:text=N%C3%A3o%20falta%20mais%2C%20segundo%20o,48%2C5%25)%20s%C3%A3o%20homens.
about:blank#As_rela%C3%A7%C3%B5es_com_o_Juda%C3%ADsmo
about:blank#As_rela%C3%A7%C3%B5es_com_o_Juda%C3%ADsmo
about:blank#As_rela%C3%A7%C3%B5es_com_o_Juda%C3%ADsmo


FRATERNIDADE: QUANDO NOS IMPORTAMOS DE FATO? 
QUANDO RAINHAS NO HARÉM PODEM NOS AJUDAR A RESPONDER CADERNOS DE SION 

25 

 

 

FRANCISCO. Fratelli Tutti. 2020. In: papa-francesco_20201003_enciclica-
fratelli-tutti.pdf (vatican.va). Acesso em 27/03/2024. 

GERSTENBERGER, Erhard S. Israel no tempo dos persas. Séculos V e 
IV antes de Cristo. São Paulo: Loyola, 2014. 

GILLMAN, Neil. Sacred Fragments. Recovering Theology for the Modern 
Jew. Philadelphia: The Jewis Publication Society, 1990. 

MAJOR, Lívia. In: Como Brasil está diante da atual situação do Haiti e seus 
migrantes no país? Especialista comenta | MigraMundo. Acesso em 
28/03/2024. 

MENDONÇA, Cardeal Tolentino. In: Fratelli Tutti: Uma política que semeia 

divisão, inimizade ou um ceticismo desolador é uma política condenada ao 
fracasso» - D. José Tolentino Mendonça - Agência ECCLESIA. Acesso em 
24/03/2024. 

MESSIAS, Elvis R. Exortação Apostólica Laudate Deum. Um olhar 
complexo e integral sobre a crise climática. In: REB, Petrópolis, volume 84, 
número 327, p. 2935-251. Jan./Abr. 2024. 

MILANI, Claudia. La Preghiera di Ester. In: MORSELLI, Marco Cassuto; 
MICHELINI, Giulio. La Bibbia dell’Amicizia. Brani dei Ketuvim/Scritti 
commentati da ebrei e cristiani. Milano: Edizioni San Paolo, 2021, p. 302-
306. 

SOARES, Matias. A Campanha da Fraternidade de 2024. In: A Campanha 
da Fraternidade de 2024. Artigo de Matias Soares - Instituto Humanitas 
Unisinos - IHU. Acesso em 27/03/2024. 

SPENGLER, Jaime. In: Presidente da CNBB fala sobre a Campanha da 
Fraternidade | Variedades (brasildefators.com.br). Acesso e, 27/03/2024 

SPIELBERG, Steven. Por uma sociedade que celebre as diferenças. In: 
Judaísmo e Cristanismo - Por uma sociedade que celebre as diferenças 
(judaismoecristianismo.org). Acesso em 27/03/2024. 

STEINSALTZ, Adin. Introduction à l’Esprit des Fêtes Juives. Paris: Albin 
Michel, 2011. 

STEINSALTZ, Adin. Figuras da Bíblia. São Paulo: Sefer, 2020. 

WIGODER, Geoffrey. Esther. In: Dictionnaire Encyclopédique du 
Judaïsme. Paris: Cerf/ Robert Laffont, 1996. 

 

 

about:blank
about:blank
about:blank#:~:text=De%20acordo%20com%20proje%C3%A7%C3%A3o%20do,haitianas%20vivem%20em%20territ%C3%B3rio%20brasileiro.
about:blank#:~:text=De%20acordo%20com%20proje%C3%A7%C3%A3o%20do,haitianas%20vivem%20em%20territ%C3%B3rio%20brasileiro.
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

26 
 

 

A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS  
DO PRIMEIRO E SEGUNDO TESTAMENTOS:  

Uma análise de textos – Prov 17, Eclo 6, e Jo 15,15. 
 

Marivan Soares RAMOS, Mestre e Doutorando em Teologia Bíblica pela 
PUC–SP, Especialista em Cultura Judaico-Cristã e Ensino Religioso pela 
UNIFAI–CCDEJ. Licenciatura em História e Pedagogia. Coordenador 

academico e professor no Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ). 

Emerson Cardoso Faustino RIBEIRO, Graduado em Teologia e em 
História é Professor de Inglês do Colégio São José Sion Ipiranga – SP e 
aluno do Curso de Pós-Graduação em Sagradas Escrituras do Centro 

Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ) em São Paulo. 

RESUMO 

A intenção deste artigo é observar o conceito de amizade dentro de textos 
selecionados do Primeiro e do Segundo Testamentos, fazendo uma leitura 
analítica do contexto histórico na época dos escritos e uma interpretação da 
intenção dos autores na transmissão para as comunidades posteriores. 
Considerando as análises exegéticas de autores contemporâneos, procura-
se estabelecer relações entre as passagens escolhidas – Provérbios 17,17; 
Sirácida 6,14-17 e João 15,15 – e suas implicações para a vida cotidiana e 
as relações sociais, conforme a Campanha da Fraternidade de 2024, que foi 
proposta pela Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), 
juntamente com a encíclica papal Fratelli Tutti, quer suscitar dentro da 
realidade brasileira. O objeto de estudo deste artigo é, portanto, a visão que 
aparece nas Escrituras sobre a amizade e como devemos realizar essa 
leitura. 
Palavras-chave: Amizade. Provérbios. Sirácida. João. Amigo. 

ABSTRACT 

This article intends to perceive the concept of friendship within selected texts 
from the First and Second Testaments, proceeding with an analytical reading 
of the historical context at the writings period and an interpretation of the 
authors’ intentions at the transmission to the late communities. Taking into 
consideration exegetical analysis of contemporary authors, it seeks to settle 
relations between the chosen passages – Proverbs 17:17, Sirach 6:14-17 

______________ 
 E-mail: marivanramos26@gmail.com 
 E-mail: emerson1996@gmail.com 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

27 
 

and John 15:15 – and their implications to daily life and social relations, 
regarding the 2024 Fraternity Campaign, that was proposed by the Brazilian 
National Bishops Conference (CNBB), and the papal encyclical Fratelli Tutti, 
want to raise inside Brazilian reality. The object of this study is, therefore, the 
view that appears in the Scriptures about friendship and how we are 
supposed to read it. 
Keywords: Friendship. Proverbs. Sirach. John. Friend. 

Introdução 

Em meio à Campanha da Fraternidade de 2024 promovida pela 

Conferência Nacional dos Bispos do Brasil o tema da “Amizade Social” se 

faz presente dentro do contexto religioso, em especial, do contexto cristão 

católico. A indicação da carta encíclica Fratelli Tutti publicada pelo Papa 

Francisco em 2020 mostra como a abertura e o diálogo para relações 

sinceras entre as pessoas deve ser uma preocupação de todas as pessoas. 

 Dentro da realidade cristã, Jesus surge como principal modelo e 

exemplo em todos os âmbitos de nossas vidas, entre eles, nas relações. 

Sua vida pública foi marcante e os relatos evangélicos nos mostram como 

Ele se relacionou em sua Nazaré, em Jerusalém, em Betânia, cidades 

importantes que revelam o comportamento de Jesus entre os seus. Os 

momentos conflituosos também demonstram como sua personalidade 

agregava, e muitas vezes por buscar o diálogo, afastava quem não queria 

essa aproximação. 

 O Evangelho de Jesus Cristo segundo João apresenta essas 

passagens que querem mostrar sentimentos do Salvador e aproximá-los da 

comunidade de fé. Conforme MEDEIROS:  

O cultivo das relações de amizades foi um desdobramento 
do amor, do ágape divino que Jesus semeou a partir da 
sua relação paradigmática com seus discípulos, a qual 
deveria ser seguida, perpetuada e multiplicada nos 
centros sociais das novas comunidades cristãs que 
estavam, concomitantemente, enfrentando desafios e, 
missionariamente, avançando como modelo 
sociorreligioso alternativo ao judaísmo e aos cultos greco-
romanos. (MEDEIROS, 2020, p.114) 

 Como o próprio Jesus afirma segundo o evangelista no capítulo 13, 

esse amor aos outros era o elemento que serviria como identificador dos 

cristãos, afinal, este exemplo do amor divino havia sido experimentado por 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

28 
 

cada um dos apóstolos, por exemplo, no ato do Lava-pés, outro episódio 

que só aparece no Evangelho segundo São João. 

 Os Evangelhos Sinóticos, apesar de também mostrarem as atitudes 

de Jesus para com os outros, no relato da última ceia, se concentram na 

instituição da Eucaristia, detalhando a preparação para a refeição, a 

Eucaristia e a traição. João busca acrescentar elementos que enriqueceriam 

a sua comunidade, dando-lhes uma direção vinda do próprio Jesus, desde o 

capítulo 13 até o 16, quando o relato da prisão começa. 

 Essa diferença explicita como o texto deste Evangelho é singular e 

deve ser entendido como uma construção da Comunidade Joanina 

(CASAGRANDE, 2019) que reflete na redação final do texto o seu contexto 

social e cultural no primeiro século, como grupos formados por judeus-

cristãos. 

Conforme a Introdução ao Evangelho segundo João, da Tradução 

Ecumênica da Bíblia (TEB), o livro pode ser dividido da seguinte forma: 

“Após o solene prólogo teológico (1,1-18), numa primeira parte, ele se aplica 

a narrar diversos acontecimentos e ensinamentos interligados (1,19-12,50); 

a segunda parte refere longamente os acontecimentos da Paixão e as 

manifestações do Cristo ressuscitado (13,1-21,25)” (BÍBLIA TEB, 2020, p. 

1989). Dentro dessa divisão, a segunda parte, também chamada de “Livro 

da Glória”, contém grandes ensinamentos sobre a Paixão e os 

ensinamentos para que os discípulos e, consequentemente as 

comunidades, pudessem seguir no caminho indicado por Jesus.  

Um dos grandes temas deste Evangelho, o Testemunho, é 

apresentado nesta segunda parte com uma visão de guiar a conduta dos 

discípulos através do exemplo do próprio Jesus. Esse olhar revela, para 

João, a importância de agir segundo os ensinamentos do Cristo, de modo 

que não é suficiente um testemunho individual: a real face deste nascente 

cristianismo é a postura do discípulo com os outros. 

A partir destes pontos, o conceito de “amigo” que está contido no 

capítulo 15, em especial no versículo 15, será explorado, primeiro em 

relação a outras passagens contidas no Primeiro Testamento, como uma 

aproximação ao sentido que havia naquele contexto histórico-cultural, e 

depois uma análise dos termos duais – “servo” e “amigo”. 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

29 
 

A amizade no Primeiro Testamento 

O conceito de amizade entre as relações humanas é tema de 

discussão tanto na civilização ocidental quanto na oriental. Filósofos e 

sábios costumam refletir sobre ele e estabelecer comparações e histórias 

para que as pessoas tenham uma posição sobre o valor deste conceito. 

Dentro do contexto semita essa realidade também é abordada e refletida 

em algumas passagens do Primeiro Testamento, de modo que fica 

demonstrada a forma pura e benéfica da amizade verdadeira entre os 

homens, assim como a amizade com Deus. 

Dentre os trechos que podem ser selecionados sobre essa temática, 

abordaremos num primeiro momento o trecho de Provérbios 17, 17 que diz 

em seu original: ב א תֵע־לָכְּ כָ  בֵהְּ עְּ ו ה־ ה חֵב־ ע־ י לֵר־  Um amigo ama em todo o“ – דֵל־לְּ

tempo, um irmão nasce para o tempo da adversidade” (BÍBLIA TEB, 2020, 

p. 1179) 

Buscando compreender melhor este trecho é possível recorrer aos 

mestres rabinos e entre eles, um em especial oferece uma explicação sobre 

este tema: Rabbi Shlomo ben Isaac, mais conhecido como RASHI. Ele que 

viveu entre 1040 e 1105, propôs-se a escrever sobre a Escritura para 

possibilitar um texto mais compreensível para a comunidade (PASSETO, 

2020). O irmão Elio Passeto, nds, em seu livro sobre RASHI escreve que: 

“Conscientemente, seu objetivo é comentar o texto de maneira clara, de 

traduzir as palavras, as expressões numa linguagem acessível, e de 

explicar todas as passagens que lhe parecem difíceis”. (PASSETO, 2020, p. 

23). Neste sentido, sua atuação nos é favorável por facilitar essa 

compreensão. O texto de RASHI implica numa tradução própria, 

apresentada em negrito, seguida por seu comentário. Os trechos utilizados 

foram encontrados com tradução no idioma inglês e serão apresentados 

com uma tradução livre do autor, enquanto o original será acrescentado no 

apêndice, ao final do artigo. 

 A – בחהאדם לקנחב עעדם בחהא החד לעחלם .הרע אוהב עת בכל“
todo momento ame um amigo. Você deve sempre amar 

os amigos, isto é, para conquistar pessoas que amem 
você. 

עבו לעזחע לך חלהשבבף  לעב הרעה דחלי לך העע ואח לצרה יולד.
 Por ele nasce um irmão na adversidade. No –ארעבך 

momento de adversidade, o amigo nascerá para você 
como um irmão, para te ajudar e participar na sua 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

30 
 

adversidade.” (RASHI, 1998) 

 Existe, para RASHI, essa percepção de reciprocidade dentro da 

relação entre os homens. No primeiro momento, demonstrar o amor como 

forma de conquista dos amigos. Sem este início do sentimento, não ocorre 

a conquista de alguém que te ame verdadeiramente. Em contrapartida, 

após esta conquista, o amigo é como um irmão, parte de sua família. Nos 

momentos difíceis, ele o acompanhará e partilhará a dificuldade. 

 A amizade entre os homens deve ser, segundo este trecho e 

comentário, algo gratuito e recíproco, com a responsabilidade de apoiar e 

ajudar o amigo quando for necessário. Pode-se traçar um paralelo com o 

amor de Deus para com seu povo: Ele oferece seu amor primeiro, buscando 

conquistar-nos e, isto feito, ele se oferece como força e refúgio na 

adversidade. Sua atuação confere a percepção de RASHI, por participar, ou 

seja, fazer parte do enfrentamento do desafio ou problema que se 

apresenta. 

 Outro trecho, lido inclusive na liturgia católica, é do livro do Sirácida 

ou Eclesiástico. Sendo um livro deuterocanônico, ele não se encontra no 

cânon da Bíblia Hebraica, apesar disso, é citado no Talmud e em outros 

textos da literatura judaica (SATLOW, 2015, p. 1) o que mostra como foi um 

texto considerado importante, mesmo que não tenha entrado no cânon. O 

excerto referido é do capítulo 6 e de forma particular os versículos 14-17, 

conforme encontramos na Septuaginta: 

14 φίλος πιστὸς σκέπη κραταιά ὁ δὲ εὑρὼν αὐτὸν εὗρεν 
θησαυρόν 

15 φίλου πιστοῦ οὐκ ἔστιν ἀντάλλαγμα καὶ οὐκ ἔστιν 
σταθμὸς τῆς καλλονῆς αὐτοῦ 

16 φίλος πιστὸς φάρμακον ζωῆς καὶ οἱ φοβούμενοι κύριον 
εὑρήσουσιν αὐτόν 

17 ὁ φοβούμενος κύριον εὐθυνεῖ φιλίαν αὐτοῦ ὅτι κατ’ 
αὐτὸν οὕτως καὶ ὁ πλησίον αὐτοῦ 

 Sua tradução a partir da versão da TEB é:  

14 Amigo fiel é refúgio seguro, quem o encontrou, 
encontrou um tesouro 

15 Amigo fiel não tem preço: é um bem inestimável 
16 Amigo fiel é um elixir de longa vida: os que temem o 

Senhor o encontrarão. 
17 Quem teme o Senhor dirige bem sua amizade: como 

ele é, tal será seu companheiro. 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

31 
 

 Sobre as versões, em ambas há uma repetição da palavra “amigo”, 

no grego “φίλος” (philos), iniciando os versículos 14 a 16, para que sua 

descrição que segue nos versículos seja clara e reafirmada. Não somente 

como “amigo”, mas um “amigo fiel”, característica que, ao ser expressa, 

indica a existência dos amigos “infiéis”, que não se encaixam nesta relação. 

Quanto a essas definições, SILVA (2012, p. 355) comenta que: “Sirácida 

utiliza as experiências do cotidiano a fim de guiar as pessoas à aplicação da 

Lei”. Isso implica que, ao retratar a amizade, o autor busca situar, com 

elementos que faziam parte da vida dos fiéis, as bases para essa relação, 

de modo que todos pudessem compreender e praticar. 

 Cada versículo, como forma de provérbio breve, busca propor 

reflexões: no versículo 14 há duas alegorias à figura do amigo fiel: o refúgio, 

que demonstra a fortaleza gerada pelo amigo fiel, e o tesouro, item valioso e 

raro, que recompensa quem o encontra. O versículo 15 apresenta o amigo 

fiel como “bem inestimável”, alguém que simplesmente não pode receber 

um preço, não pode ser vendido como escravizado ou servo, algo que será 

retomado na analogia proposta por Jesus. O versículo 16 estabelece uma 

nova relação: os que temem o Senhor, por cumprirem este preceito, 

encontrarão este amigo fiel, que também é associado ao “elixir de longa 

vida”, ter essa amizade, portanto, prolonga e restaura a vida e por isso, 

aqueles que são fiéis a Deus recebem esta graça. 

Por fim, no versículo 17 há uma nova característica a quem é fiel a 

Deus: dirige bem a amizade e o comportamento dele será igual ao de seu 

companheiro. Essa reciprocidade é fruto de uma amizade que surge a partir 

da fé, do temor de Deus. E essa base comum entre ambos os amigos cria 

esse compromisso de cada um entre si e com o Senhor – ao dirigir de forma 

correta sua amizade, pelo temor a Deus, e tendo um companheiro de 

comportamento equivalente, essa relação prevalece eternamente e 

demonstra, mesmo que de forma imperfeita, a amizade do próprio Deus 

para com os homens. Como Ele ama incondicionalmente, os que se fazem 

seus amigos devem retribuir esse amor e seguindo nesta leitura, o próprio 

Senhor também é este tesouro, este elixir de longa vida que transforma a 

vida de seus amigos. SILVA parafraseando DI LELLA comenta que: “Aquela 

pessoa que vive a verdadeira amizade, com efeito, ela teme ao Senhor, 

porque vê no encontro com o amigo a Sua presença” (DI LELLA apud 

SILVA, 2012, p. 356). Isto é, podemos enxergar através deste amigo fiel, a 

face de Deus, que é o amigo fiel por excelência. 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

32 
 

Por fim, ilustrando essa relação de amizade conforme o Primeiro 

Testamento, entre muitos exemplos, o de Jônatas e Davi, relatado no 

Primeiro Livro de Samuel se encaixa nestas definições que acompanhamos, 

especialmente no trecho de 1Sam 18, 1-3 que relata esse relacionamento e 

sua importância para sobrevivência de Davi. 

O trecho é, em seu original: 

חֵכי )חדבהאח(  1 לְ  ו־ ד ה תֵנל א פנ־ב־ו  נֵקֵֵ ע־ ְ  דֵהד לְ לל חֵנלְ בו לָ ־ ע בל ד ד ֵ עָובפְ לֵיָתְּ חָדֵהֵי
ַ פ[ ְֵ א  ֵ נָ הל[ דֵהפנ־ב־ ָ֖ אְּ ה־ בנ ַ  חָשל
דח 2 אֵַ דב ב־ ָ֖ לא תְּ פ ל־ א נו ב נֵב־ ֵד לב חֵל פם הָהכ לל תָשד בא הל  ־ ָ֖ וְּ  חָשֵב־
ב דֵה 3 ַ פחָשֵעֵעְֵ ְֵ פ ֵ נָ פ בֵבא בָ֖ א־ דב תֵבָהִ֑ חֵאי תֵעֵכ ַ  חֵי־  פנ־ב־

Segundo a versão da TEB:  

1 Assim que Davi terminou de falar com Saul, Jônatas se 
apegou a Davi e começou a amá-lo tanto quanto a si. 

2 Naquele dia, Saul reteve Davi e não o deixou voltar para 
a casa de seu pai. 

3 Então Jônatas fez aliança com Davi, porque o amava 
como a si mesmo. 

 O contexto deste fragmento é importante para a real dimensão deste 

texto: Jônatas é filho do rei Saul e Davi é apresentado ao rei pouco antes 

dessa passagem, no final do capítulo 17. O texto narra que a relação dos 

dois se inicia logo após esse primeiro encontro e se encontra do mesmo 

modo que as citações anteriores aludiam: é um sentimento recíproco onde o 

comportamento de um reflete no do outro e, acima disso, reflete a conduta 

de cada um com Deus. Quando Jônatas faz sua aliança com Davi, há o 

“encontro do tesouro” como mencionado na Sirácida, ou ainda o “irmão na 

adversidade” como apontado nos Provérbios. Esta adversidade seria ainda 

pior conforme a continuação da história e as tramas de Saul para matar 

Davi acontecem. Jônatas, filho do rei, reconhece na sua amizade verdadeiro 

valor e, percebendo que as ações do pai não têm sentido, busca proteger e 

defender seu amigo, a ponto de ser humilhado pelo pai.  

 Um destaque que a Escritura faz questão de mencionar é a forma do 

amor que Jônatas sente: ele ama Davi como a si mesmo, resgatando o 

Provérbio analisado anteriormente – o compromisso de amar o amigo que 

no comentário de RASHI, encontra ressonância: deve-se sempre amar os 

amigos. O que demonstra claramente o plano de Deus para essa história, 

com Jônatas sendo crucial para a subsistência de Davi na sequência e seus 

laços resistindo, mesmo aos conflitos ou à distância.  



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

33 
 

 “Amar como a si mesmo” é uma ligação importante com os 

ensinamentos de Jesus no Segundo Testamento, afinal são palavras ditas 

pelo próprio Jesus e, a partir desse ponto, ao traçar este paralelo é 

necessário entender que essas entregas preconizam a entrega única de 

Jesus na Cruz, a prova maior de seu Amor. O amor-próprio é o combustível 

para que se possa manter uma amizade saudável, com respeito e 

tolerância. 

 Entre essas três passagens podemos estabelecer uma relação que 

se revela um ensinamento de Deus para as relações humanas: a fidelidade 

do amigo é uma reprodução da fidelidade do Senhor para com seu povo e 

seus fiéis; seguindo no temor de Deus guiamos nossa vida e assim, 

mantemos nossas amizades sempre unidas, pois provocamos 

comportamentos condizentes com nossa fé e o desejo de Deus para nós. 

Amizade a partir de João 15,15 

Tendo percebido as intenções dos autores no Primeiro Testamento e 

sabendo que estes textos circulavam na época de Jesus, é inevitável 

pensar nos impactos que eles tiveram na cultura e no comportamento 

daquela sociedade.  

O texto do Evangelho de Jesus Cristo segundo João, conforme já 

exposto antes, é uma construção feita pelo evangelista e por sua 

comunidade. CASAGRANDE descreve que: “O apóstolo João está na base 

desse evangelho, mas outras pessoas de sua comunidade contribuíram 

para a redação do texto final. (...) Segundo a tradição, com João nasceu 

uma escola bíblica na cidade de Éfeso, onde ele foi morar.” 

(CASAGRANDE, 2019, p.63) 

A escolha deste fragmento, em especial, se deve a comparação 

presente e seus desdobramentos no comportamento desejado para que os 

discípulos, e consequentemente, todos nós teríamos para seguir. O trecho 

se encontra no chamado “discurso de despedida” durante a ceia pascal, 

quando Jesus em meio aos onze, após a saída de Judas, passa diversos 

ensinamentos colocados neste momento da redação como um testamento 

para cada um.  

Todo o capítulo 15 consiste em três partes:  reforçar o amor como 

sinal dos discípulos e marca que regeria a vida de cada um deles. Dentro 

dessa análise, utilizaremos o texto em grego presente na tese de 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

34 
 

MEDEIROS (2020). O versículo 15, em seu original, tem a seguinte 

composição: 

“15 οὐκέτι λέγω ὑμᾶς δούλους, ὅτι ὁ δοῦλος οὐκ οἶδεν τί ποιεῖ αὐτοῦ 

ὁ κύριος· ὑμᾶς δὲ εἴρηκα φίλους, ὅτι πάντα ἃ ἤκουσα παρὰ τοῦ πατρός μου 

ἐγνώρισα ὑμῖν.” 

Segundo a versão da TEB: 

“15 Já não vos chamo servos, porque o servo permanece na 

ignorância do que faz o seu senhor; chamo-vos amigos, porque tudo o que 

ouvi junto de meu Pai vo-lo fiz conhecer.” 

Numa primeira leitura dos trechos, os termos estabelecendo a 

comparação devem chamar a atenção: os termos “δοῦλος – doulos” e 

“φίλους – philous”, respectivamente servo e amigo, são usados por Jesus 

por serem de fácil compreensão para os discípulos ali presentes e mesmo 

dentro do contexto histórico em que estão inseridos. 

No primeiro momento, o evangelista coloca, na continuidade da fala 

de Jesus sobre serem amigos dele aqueles que fizerem o que ele manda, 

essa colocação sugere a postura de um subordinado, alguém que realiza as 

obras do senhor. Jesus percebe essa conotação, e por isso a primeira frase 

se organiza como “não mais falo-vos servos” (MEDEIROS, 2020, p.54) 

deixando claro que, mesmo que seja o Senhor, aqueles que ali estão não 

devem se considerar escravos. 

A continuação esclarece a razão da comparação não ser válida – a 

ignorância e o conhecimento sobre as ações do senhor. As notas da versão 

da TEB indicam justamente esse ponto: “O servo é considerado o executor 

de ordens cuja significação e alcance não pode perceber.” Neste ponto é 

importante observar que o contexto semita, ainda mais como parte do 

Império Romano, era cercado de escravos que prestavam os serviços aos 

amos. Gaio (130 d.C. – 180 d.C.), jurista romano, escreve sobre a 

escravização no Império: “Os escravos devem estar submetidos ao poder 

de seus amos” (GAIO apud PENKINS, 2021, p.17). Essa submissão 

transformava o escravo em alguém sem escolha própria e negava a 

principal característica que a criação divina nos concedeu: o livre arbítrio. 

Quando Jesus evidencia esse elemento, ele ressalta a liberdade de escolha 

de cada um daqueles que o seguiram até aquele momento, algo tão 

verdadeiro que possibilitaria até a traição.  



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

35 
 

Essa fala simplesmente confirma o ato realizado pouco antes, o lava-

pés. Conforme detalha CASAGRANDE:  

A sociedade do tempo de Jesus estava organizada de 
maneira que o servo servisse o senhor. Muitas pessoas se 
sentiam honradas com sisso. No entanto, Jesus propõe 
outra dinâmica. A maior honra para ele, o sentido do 
Reino de Deus, exige que os servos sejam servidos. Foi 
isso que levou Pedro a reagir. Essa mudança é 
estonteante, sem precedentes, completamente fora da 
lógica até então vivida. Todo mundo queria ser senhor ou, 
pelo menos, servo do senhor, mas Jesus veio e ensinou 
as pessoas a serem servos dos servos. (CASAGRANDE, 
2019, p. 95) 

Pelo ato que havia realizado logo antes, a fala de Jesus mantém 

uma mesma visão transformadora de mundo e da sociedade em que 

vivemos.  

A sequência da explicação de Jesus introduz o segundo termo da 

comparação: o amigo. Conforme exposto anteriormente, a amizade era uma 

face do amor de Deus para com as pessoas e faz parte da vida humana na 

terra. A Doutrina Social da Igreja, sobre esse tema da amizade, pontua que:  

A pessoa só pode sobreviver e desenvolver-se com a 
ajuda dos outros. Para ser homem, não basta viver numa 
boa relação com Deus; além disso, o ser humano deve ter 
muito cuidado para viver numa relação com os outros. Isto 
começa com a família; diz respeito ao círculo dos amigos, 
e, finalmente, a toda a sociedade. (DOCAT, 2016, p. 60)  

Somos seres sociais, o que valoriza esse trato social com as demais 

pessoas. E isso é valorizado por Deus, desde o Primeiro Testamento, como 

vimos pelos trechos apresentados ou mesmo ao lembrarmos da “regra de 

ouro” contida no livro do Levítico, reforçada por Jesus e que aqui 

apresentamos na perspectiva de Hilel, grande sábio judaico, que ao ser 

provocado por um homem para resumir toda a Torá, disse: “Não faça aos 

outros o que não quer que façam a você”. Essa frase está diretamente 

ligada ao mandamento de Jesus para seus discípulos: “Como eu vos amei, 

vós também amai-vos uns aos outros” (Jo 13,37), porém com pontos de 

partida diferentes. Enquanto Hilel começa da perspectiva negativa, 

pensando na fraqueza do ser humano e, por isso, pontuando sobre a não 

realização de algo ruim para evitar retribuições, Jesus parte da perspectiva 

positiva, colocando seu amor como exemplo, principalmente por saber o 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

36 
 

que viria a acontecer, e coloca o amor como gesto a ser repetido, uns aos 

outros, sem distinção.  

Jesus na sua comparação diz que chama os discípulos de amigos, 

pois eles sabem tudo o que o Pai transmitiu a Jesus. Eles estavam 

intimamente ligados, afinal acompanharam Jesus desde o início de sua vida 

pública, quando alguns deixaram João Batista e foram seguir aquele mestre 

vindo de Nazaré e estavam ali nos últimos momentos dele antes da Paixão. 

Apesar disso, sabemos pelo todo que o Evangelho representa que muitas 

das coisas que aconteceram com Jesus só se tornam percebidas pelos 

apóstolos após sua consumação ou após as aparições de Jesus 

Ressuscitado. O conhecimento das atividades do Senhor não necessita que 

os amigos entendam as mesmas, mas a disponibilidade do mestre em 

prestar contas aos seus companheiros já demonstra a diferença deste 

relacionamento. 

As notas da Bíblia na versão TEB indicam que:  

“O amigo, ao contrário [do servo], obedece com 
conhecimento de causa: Jesus trata os seus discípulos 
como amigos, visto que lhes revelou integralmente as 
intenções do Pai, isto é, o amor infinito do Pai. Segue-se 
daí que a obediência deles, que é obra do amor, é 
também obra da liberdade.” (BÍBLIA TEB, 2020, p. 2029) 

Retomando o versículo 6 do capítulo 6 do Sirácida, onde é 

mencionado o amigo fiel ser um “elixir da longa vida”, há nele uma 

promessa de que, os que temem o Senhor encontrarão este elixir. Jesus 

apresenta-se como o amigo fiel, especialmente por trazer esse elixir contido 

em si, não para uma vida longa, mas eterna a partir do temor a Deus e o 

seguimento dos mandamentos, dentre eles o que Jônatas já praticava em 

relação a Davi – amar ao outro como a si mesmo. Esse ato de amor que o 

próprio Jesus já sabia que estava perto de realizar entregando-se pela 

humanidade. 

Apesar dessa entrega do amigo fiel, Jesus, sabemos que a 

continuidade da narrativa apresenta a dispersão dos discípulos de tal modo 

que na adversidade, ao contrário do que vimos anteriormente, os amigos 

não se comportaram como o próprio Jesus havia se comportado antes, 

provocando a fala “Eis que vem a hora, e ela já chegou, em que sereis 

dispersados, cada qual para o seu lado, e me deixareis sozinho; mas eu 

não estou só, o Pai está comigo” (Jo 16,32). Mesmo com sua certeza, Jesus 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

37 
 

continua com seu reto comportamento e reza pelos seus, mantendo sua 

conduta e disciplina. Se olharmos nos Evangelhos Sinóticos, a frustração de 

Jesus é ainda mais evidenciada, pois, ao se retirar para esta oração pessoal 

e profunda, ele segue com Pedro, João e Tiago para o Getsemâni e, ao 

voltar, encontra os discípulos, seus amigos, dormindo. Este momento gera 

uma clássica frase: “Então, não tivestes força pra vigiar nem uma hora 

comigo!” (Mt 26,40). 

Sobre o uso da palavra “φίλους – philos” – “amigo” por Jesus, 

MEDEIROS disserta que:  

“Quando o evangelista se apropria da linguagem da 
amizade para descrever o tipo de ligação estabelecida 
entre Jesus e seus discípulos, ele os lança num círculo 
com características bem definidas e bastante conhecidas 
por seus ouvintes. A fala de Jesus chamando os seus 
discípulos de “amigos” rompeu com a tradicional estrutura 
do rabinato e da hierarquia sociorreligiosa que existia 
entre “discípulo” (μαθητὴς – mathetes) e mestre” 
(διδάσκαλος – didaskalos), entre “Senhor” (κύριος – 
kyrios) e “servo” (δοῦλος – doulos).” (MEDEIROS, 2020, 
p.71)  

Quando analisamos Jesus como Rabbi, percebemos exatamente 

essa quebra da hierarquia tradicional que existia e continuará existindo em 

muitas escolas. A principal quebra acontece com o episódio do “lava-pés”, 

ocorrido na mesma ocasião da Ceia Pascal, dois capítulos antes (Jo 13, 12-

20), e continua mostrando o quanto este mestre é diferente dos anteriores. 

A revolução do amor pregada por Jesus vai permanecer firme na vida de 

cada um destes apóstolos e na continuação da Igreja Primitiva, seja pelos 

homens que passam a acompanhar os discípulos, como Marcos, Barnabé, 

Timóteo, seja pelo cuidado com as próprias comunidades que iam surgindo, 

para que a unidade entre os seus membros fosse exemplar. 

Conforme dito anteriormente, a composição do Evangelho de Jesus 

Cristo segundo João, assim como de outros textos do Segundo Testamento, 

é reflexo das comunidades nascentes da época e buscava reforçar pontos 

úteis para que os fiéis daquele momento histórico, assim como nós hoje, 

pudéssemos aplicar e transformar nossas vidas através de Jesus. Neste 

contexto da Última Ceia e da despedida, o evangelista usa do discurso de 

Jesus para orientar a comunidade, assim como os discípulos estariam 

recebendo aquela instrução, aqueles exemplos. 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

38 
 

Para CASAGRANDE: “Não era suficiente que os seguidores de 

Jesus dessem um testemunho individual. Por isso, o testemunho é creditado 

na comunhão que acontece entre os discípulos – uns com os outros, em 

Jesus e pela causa de Jesus.” (CASAGRANDE, 2019, p.107) Esse papel de 

ensinar o serviço realizado por Jesus, mesmo sendo mestre, serviu como 

modelo para os discípulos presentes naquele momento, mas também como 

legado para as comunidades que viram o ensinamento do Senhor sendo 

passado juntamente com o testemunho do grupo dos discípulos que 

transmitem por seus gestos e palavras o que aprenderam. 

Complementando esse entendimento, MEDEIROS escreve que: “Os 

escritos Joaninos retomam os ditos de Jesus para reavivar o padrão 

comportamental que deve perdurar entre os membros das comunidades” 

(MEDEIROS, 2020, p.71). Esta característica deste Evangelho mostra que o 

escrito não era, de forma inocente, somente para reproduzir a fala de Jesus, 

mas também para provocar comportamentos nos seus membros, de modo 

que, ao estarem na boca do Senhor, estes eram aceitos mais facilmente e 

respeitados de forma mais ampla. 

CASAGRANDE ainda acrescenta que: “Jesus escolhe os discípulos 

para uma missão que corresponde à sua (cf. Jo 17,18; 20,21) e os admite 

em condição de amizade (cf. Jo 12,26; 15,15).” (CASAGRANDE, 2019, p. 

110) Essa sintonia entre o Mestre e seus apóstolos é o que permite uma 

comunhão fraterna. Cada um destes escolhidos encontra verdadeiro 

tesouro, como relata o Sirácida, e um refúgio seguro em Jesus, como nós 

ao buscá-lo também encontramos.  

É importante afirmar que, ao relatar estas situações de Jesus em sua 

ceia derradeira, a comunidade não quer diminuir a autoridade que Ele 

exercia em seus discípulos e permanece tendo como Deus, mas exprimir 

que tipo de autoridade foi exercida por ele e como esse modelo deveria ser 

perpetuado entre as lideranças cristãs. CARSON é citado por MEDEIROS 

comentando: “O direito absoluto de Jesus de comandar de nenhuma forma 

é diminuído, mas ele se esforça para informar seus amigos de seus motivos, 

planos e propósitos.” (CARSON apud MEDEIROS, 2020, p. 75) 

Essa diferença no comando exercido por Jesus é uma das muitas 

mudanças entre o que era esperado como Messias e o real posicionamento 

do Cristo. Na sequência do texto, com a traição consumada por Judas e a 

Paixão que sofreu, essa lógica se torna ainda mais afastada de nosso 

raciocínio humano. Sobre esse tema, SUNG escreve:  



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

39 
 

Confessar que Jesus, derrotado condenado e morto pelo 
Império Romano e o templo, ressuscitou é crer num Deus 
que não está associado com o vencedor. Essa fé permite 
distinguir a vitória e o poder da verdade e justiça. (SUNG 
apud ROSSI e SCARDELAI, 2021, p.422) 

 Nesse contexto, entende-se ainda melhor a despedida de Jesus na 

Ceia Pascal, buscando orientar e guiar os discípulos através a grande 

adversidade que viveriam naquele momento próximo. A quebra entendida 

pelos apóstolos que conviveram diretamente com o Cristo, é ainda maior 

para os que não o fizeram, tornando o testemunho ainda mais importante. É 

somente pela atuação dos discípulos nas nações, seja entre os judeus ou 

entre os pagãos, que Jesus se torna conhecido e os seus preceitos e 

mandamentos junto. Certamente, as palavras que os amigos de Jesus 

ouviram na Última Ceia ecoaram por suas mentes e provocaram o ânimo 

para que a obra não esmorecesse assim que puderam perceber tudo o que 

havia realmente acontecido. 

Conclusão 

 O conceito de amizade é muito valorizado, tanto no Primeiro como 

no Segundo Testamento. No caso do Primeiro, há uma intenção dos 

hagiógrafos em demonstrar a importância da reciprocidade nesta relação 

ressaltando que o comportamento do amigo será comparável ao da pessoa, 

o que deve inspirar o melhor em cada um. Também há a intenção de 

apresentar a amizade como um sentimento relacionado ao temor a Deus e 

ao próprio amor dEle para conosco. Enquanto “fiel”, “refúgio seguro” e 

“tesouro” são qualidades atribuídas ao amigo que foi encontrado, é evidente 

que eles também devem ser atribuídos a Deus que se apresenta e revela a 

nós. Ele é verdadeiro amigo que favorece, inclusive as demais amizades a 

partir de uma mesma fé e, consequentemente, um mesmo código moral. 

 Ainda no Primeiro Testamento, existem algumas amizades 

marcantes para que o Povo tenha referências práticas de como elas devem 

ser. No exemplo citado, entre Jônatas, filho do rei Saul, e Davi, que havia 

derrotado um grande filisteu, a amizade foi quase instantânea, e o autor faz 

questão de escrever que Jônatas amava a Davi como a si mesmo”. Esse 

tipo de amor é o mais puro que existe, pois pressupõe que o amor-próprio 

seja guia e, nesse contexto, um dedique-se totalmente ao outro, pois 

fazendo isso, está realizando para si mesmo. 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

40 
 

 Esse modelo de amor serve como ponte entre os Testamentos, pois 

a figura de Jesus está permanentemente ligada a este amor que não tem 

limites. No seu caso, foi além, até sacrificar-se na cruz para ressuscitar por 

nós. A particularidade no caso de Jesus é replicar esse amor diretamente 

em seus discípulos por meio de demonstrações práticas, como o ato de 

lavar os pés de cada um deles, mas também de palavras como o uso da 

palavra amigo (no grego, philos) para que aqueles que o seguiram 

estivessem conscientes que sabiam e partilhavam de tudo que o Mestre 

soube através de seu Pai. 

 Levando em consideração as circunstâncias que diferenciam o 

Evangelho de Jesus Cristo segundo João dos demais, chamados Sinóticos, 

é importante levar em consideração que o evangelista tinha, juntamente à 

intenção de transmitir o que Jesus havia dito, a intenção de conscientizar a 

comunidade e provocar nela a melhor conduta para que permanecesse 

unida ou, nas adversidades, resistissem, conforme o testemunho dos 

discípulos e do próprio Mestre Jesus. Essas situações, como o lava-pés ou 

a classificação dos discípulos como amigos não prejudica ou rebaixa a 

autoridade de Jesus perante seu grupo, mas reforça o modo diferente 

daquele tipo de liderança dentre as demais da época, do mesmo jeito que a 

comunidade que se formava também deveria ser diferente das que já 

existiam. 

 Com tudo o que foi exposto, inclusive na Doutrina Social da Igreja, 

pode-se relacionar facilmente com o tema da Campanha da Fraternidade 

proposta pela CNBB para o ano de 2024, afinal o ser humano é, 

necessariamente, um ser social que depende dos outros ao seu redor para 

desenvolver-se plenamente. Deste modo, a amizade social, trabalhada pelo 

Papa Francisco em sua carta encíclica Fratelli Tutti – sobre a amizade 

social, é um tema que deve ser revisto buscando uma reaproximação à 

amizade das Escrituras, para que se diminuía o isolamento e as 

consequências que ele gera social e mentalmente.  

 Conforme exposta anteriormente, a regra de outro, trazida em 

Levítico 19,34; usada por Hilel e retomada por Jesus em Mateus 7,12 pode 

ser um instrumento para guiar esse tipo de relação social: “Tudo aquilo que 

quereis que os homens façam a vós, fazei-o vós mesmos a eles”. Isto quer 

dizer que, para que a amizade floresça como é louvada pelo Primeiro 

Testamento ou ensinada por Jesus no Segundo Testamento a conduta 

individual deve ser exemplar, para que seja emulada pelo amigo e assim, na 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

41 
 

reciprocidade, surja essa imitação do amor divino. 

REFERÊNCIAS 

BÍBLIA TEB: notas integrais tradução ecumênica. 3. Ed. São Paulo: Edições 
Loyola, 2020. 

BIBLIA SEPTUAGINTA. Disponível em: 
https://www.bibliacatolica.com.br/septuag inta/eclesiastico/6/. Acesso em 3 
de abril de 2024. 

CASAGRANDE, Moacir. Escritos Joaninos e Apocalipse. Curitiba: 
InterSaberes, 2019. 

FRANCISCO. Carta Encíclica Fratelli Tutti. Roma, 2020. Disponível em: 
<https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html>. Acesso em 31 de março 
de 2024. 

FUNDAÇÃO YOUCAT. DOCAT: Como agir? São Paulo: Paulus, 2016. 

MEDEIROS, João Batista Nunes de. Uma Análise Das Relações De 
Amizade Como Um Elemento Norteador Das Comunidades Primitivas A 
Partir De João 15. Orientador: Dr. Paulo Roberto Garcia. 2020. 120 f. 
Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) – Diretoria de Pós-
Graduação e Pesquisa, Programa de Pós-Graduação em Ciências da 
Religião da Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 
2020. Disponível em: 
<http://tede.metodista.br/jspui/bitstream/tede/2057/2/Joao%20 
Batista%20N%20Medeiros2.pdf>. Acesso em 30 de março de 2024. 

MORASHA. HILEL. Disponível em: https://www.morasha.com.br/profetas-e-
sabios/hilel.html. Acesso em 10 de abril de 2024. 

PASSETO, Elio. As Sagradas Escrituras explicadas através da 
genialidade de Rashi. São Paulo: Edições Fons Sapientiae, 2020. 

PINSKY, Jaime. (Org.) 100 Textos da História Antiga. 11. ed. São Paulo: 
Contexto, 2021. 

RASHI. The Judaica Press complete Tanach with Rashi, translated by A. 

J. Rosenberg. Disponível em: 
https://www.sefaria.org/Rashi_on_Proverbs.17.17.1?lang= 
bi&with=About&lang2=em. Acesso em 3 de abril de 2024. 

SATLOW, Michael L. The Wisdom of Ben Sira: How Jewish? The 
Torah.com, 2015. Disponível em: https://www.thetorah.com/article/the-
wisdom-of-ben-sira-how-jewish. Acesso em 4 de abril de 2024. 

SCARDELAI, Donizete; ROSSI, Luiz Alexandre Solano. Jesus, o messias 



A AMIZADE NAS PERSPECTIVAS DO PRIMEIRO E SEGUNDO 

TESTAMENTOS CADERNOS DE SION 

 

42 
 

dos pobres: por uma teologia do messianismo libertador e integral. São 
Paulo: Paulus, 2021. 

SILVA, Nelson Maria Brechó da. A Amizade Fiel no Sirácida. Atualidade 
Teológica, Rio de Janeiro, Ano XVI, n.41, p. 350-358, mai./ago. 2012. 
Disponível em: <https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/21664/21664.PDF>. 
Acesso em 4 de abril de 2024. 

TANAKH. Disponível em: https://www.sefaria.org/Proverbs?tab=contents. 
Acesso em 30 de março de 2024. 

 

Apêndice – Versão original de textos traduzidos 

Comentário de RASHI sobre Provérbios 17,17. 

At all times, love a friend You should always love friends, 
i.e., to acquire people who love you.  

for he is born a brother for adversity at the time of 
adversity, the friend will be born to you as a brother, to 
help you and to participate in your adversity. (RASHI, 
1998) 

 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

43 
 

 

A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
 

Hugo Allan MATOS. Doutorando em Filosofia (UFABC), Mestre em 
Educação (UMESP), Pós-graduado em Filosofia e História Contemporânea 
(UMESP), Licenciado em Filosofia (UMESP) e Pedagogia (FPSJ). 
Pesquisador nos grupos de Pesquisa: Núcleo de Estudos em Religião, 
Educação e Sociedade (NERES-CNPQ) e vice-líder do Núcleo de Estudos 

em Filosofia (NEFIL-CNPQ). 

RESUMO 

Parece consensual a irmandade em Cristo dentre os cristãos, o que 
justificaria por si uma fraternidade entre estes. Contudo, o Evangelho tem 
sua destinação não apenas à comunidade cristã, mas a toda humanidade. 
Assim, a questão da fraternidade coloca-nos uma dúvida e desafio: é 
possível estendê-la a toda humanidade, de forma aberta? É um desafio 
porque a própria origem da palavra sendo latina, a exclui da pertença ao 
Evangelho. Depois porque muitos usos atuais dela no meio cristão, de Papa 
Francisco, por exemplo, parecem trair esta origem e apontar a algo mais 
profundo e que aponta para outros conceitos. O objetivo deste texto é trazer 
esta reflexão, questionando-nos se a fraternidade é o bastante. 
Palavras-chave: fraternidade, alteridade, abertura. 

ABSTRACT 

It seems consensual among Christians that there is a brotherhood in Christ, 
which by itself would justify a fraternity among them. However, the Gospel is 
intended not only for the Christian community but for all humanity. Thus, the 
question of fraternity raises a doubt and a challenge: is it possible to extend 
it to all humanity, openly? It is a challenge because the very origin of the 
word, being Latin, excludes it from belonging to the Gospel. Additionally, 
many current uses of it in the Christian milieu, such as by Pope Francis, 
seem to betray this origin and point to something deeper and suggest other 
concepts. The aim of this text is to bring forth this reflection, questioning 
whether fraternity is enough. 
Keywords: fraternity, otherness, openness. 

Introdução 

Muito tem se falado sobre o resgate da fraternidade como um 

______________ 
 Email: hugo.allan@gmail.com  
 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

44 
 

caminho para a paz mundial. Entretanto, parecem faltar reflexões que 
possam bem explicar o que significa esta fraternidade, em detalhes, com 
profundidade, já que no senso comum esta palavra pode adquirir 
significados e sentidos diversos e até contraditórios entre si. Para fazer esta 
reflexão, com pretensão de profundidade conceitual partirei do livro bíblico 
do Evangelho de Mateus, 23, 8 e da Encíclica papal Fratelli Tutti, seguindo 

a uma reflexão que trará o filósofo lituano-judeu Emmanuel Lévinas e o 
argentino Enrique Dussel. 

O objetivo será centrar-se na questão sobre se a fraternidade é o 
bastante para caminharmos para a paz mundial. Deixando de lado todas as 
profundas discussões teóricas que fazem estes autores, farei este recorte. 
O que já fica estabelecido que para uma visão mais aprofundada é 
fundamental a visita aos textos citados.  

Vale ressaltar o esforço a uma linguagem objetiva e concisa, com o 
intuito de popularizar o debate mais do que a precisão teorética em torno da 
questão, fazendo assim que este seja um artigo autoral, com certa 
originalidade de leitura, mas com o objetivo principal de divulgar os debates 
aprofundados que fazem os dois citados autores, convidando a você leitora, 
leitor a lê-los também. 

Do discipulado e irmandade com Jesus. Mt 23,81 

 O capítulo 23 do livro de Mateus está num contexto interno do livro 
bastante conflituoso. É antecedido pela “entrada triunfal de Jesus em 
Jerusalém, a purificação do templo” (Mt 21), confrontou fariseus e 
herodianos na questão do pagamento de impostos (Mt 22,15-22) e aos 
saduceus na questão da ressurreição (Mt 22,23-33). Quando interpelado 
sobre “o grande mandamento da Lei”: “Amarás o Senhor, teu Deus, de todo 
o teu coração, de toda a tua alma e de todo o teu entendimento” pelos 
fariseus, acrescenta-lhe o seu: “Amarás o teu próximo como a ti mesmo” e 
afirma que destes dependem toda a Lei e os Profetas (Mt 22,34-40). E para 
terminar o capítulo, Jesus interroga aos fariseus sobre o messias: “Que 
pensais vós do Cristo? De quem é filho?” e diante da resposta dos fariseus, 
afirmando que o messias seria da linhagem – filho - de Davi, Jesus lhes põe 
em dúvida, citando Davi chamando ao messias de Senhor e não de filho (Mt 
22,41-46) e como Jesus chama a Deus de Pai...a conclusão lógica seria 
que Jesus é o Messias e este parece ser o objetivo do evangelista o de 
deixar evidente a intenção de que os fariseus podem ter pensado o mesmo.  

 No início do capítulo 23, Jesus confronta diretamente os fariseus e 
os escribas: 

______________ 
1
 Versão da Bíblia: Almeida, revista e atualizada. Disponível em: 

https://www.bibliaonline.com.br/ara/mt/23 último acesso em abril 2024. 

about:blank


A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

45 
 

Então, falou Jesus às multidões e aos seus discípulos: 2 
Na cadeira de Moisés, se assentaram os escribas e os 
fariseus. 3 Fazei e guardai, pois, tudo quanto eles vos 
disserem, porém não os imiteis nas suas obras; porque 
dizem e não fazem. 4 Atam fardos pesados [e difíceis de 
carregar] e os põem sobre os ombros dos homens; 
entretanto, eles mesmos nem com o dedo querem movê-
los. 5 Praticam, porém, todas as suas obras com o fim de 
serem vistos dos homens; pois alargam os seus filactérios 
e alongam as suas franjas. 6 Amam o primeiro lugar nos 
banquetes e as primeiras cadeiras nas sinagogas, 7 as 
saudações nas praças e o serem chamados mestres 
pelos homens. 8 Vós, porém, não sereis chamados 
mestres, porque um só é vosso Mestre, e vós todos sois 
irmãos. 9 A ninguém sobre a terra chameis vosso pai; 
porque só um é vosso Pai, aquele que está nos céus. 10 
Nem sereis chamados guias, porque um só é vosso Guia, 
o Cristo. 11 Mas o maior dentre vós será vosso servo. 12 
Quem a si mesmo se exaltar será humilhado; e quem a si 
mesmo se humilhar será exaltado.  

 
Este trecho é um ataque frontal de Jesus a algumas práticas dos 

fariseus e escribas, quais podemos resumir em: a) Querer parecer mais que 
os outros e serem chamados mestres; b) hipocrisia: pregar algo e não agir 
de acordo; c) Atar fardos pesados e difíceis de carregar, mas eles mesmos 
não serem capazes de carregar. Jesus mina não só a autoridade, mas a 
aparente importância destes e de todos que praticam mesmas obras, para o 
povo: “Vós, porém, não sereis chamados mestres, porque só um é vosso 
Mestre, e vós todos sois irmãos.” (Mt 23,8), não parando por aqui, Jesus vai 
fundo, até o versículo 12, além da crítica há uma revelação implícita no 
versículo 8 que é tríplice: a igualdade total, inclusive de saberes entre todos, 
a filiação de Deus e, portanto, irmandade entre si, com o Cristo. Além disso, 
se o único Mestre é o messias, em Jesus, há um discipulado em comum 
entre seus irmãos seguidores.  

 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

46 
 

Todos irmãos2 

 Continuando então, a partir desta irmandade e filiação de Deus, 
prossigamos a reflexão. Inspirado em São Francisco de Assis, Papa 
Francisco escreve a Encíclica Fratelli Tutti (Todos Irmãos):  

São Francisco de Assis, dirigindo-se a seus irmãos e 
irmãs para lhes propor uma forma de vida com sabor a 
Evangelho. Destes conselhos, quero destacar o convite a 
um amor que ultrapassa as barreiras da geografia e do 
espaço; nele declara feliz quem ama o outro, «o seu 
irmão, tanto quando está longe, como quando está junto 
de si».  

Ao citar Francisco, o papa inicia sua Encíclica propondo uma forma 
de vida com sabor a Evangelho e convidando-nos a um amor que 
ultrapassa barreiras. De início podemos entender que ele está se referindo 
à fraternidade como este amor entre irmãos. Contudo, na segunda parte do 
mesmo parágrafo ele complementa, dizendo que Francisco de Assis: “Com 
poucas e simples palavras, explicou o essencial duma fraternidade aberta, 
que permite reconhecer, valorizar e amar todas as pessoas 
independentemente da sua proximidade física, do ponto da terra onde cada 
uma nasceu ou habita.” Esta adjetivação do conceito de fraternidade ocorre 
em toda a Encíclica. Vamos ver alguns dos principais adjetivos e algumas 
significações e características que o papa dá à palavra fraternidade, para 
que possamos ao fim desta seção termos qual é o conceito de fraternidade 
que está presente na Encíclica Fratelli Tutti.  

O sexto parágrafo da introdução despertou-me uma suspeita. 
Parece-me que o papa usou a palavra fraternidade, mas com a consciência 
que ela não basta. Qual foi o motivo que o fez, não irei aqui cogitar, não 
faço ideia, podem ser vários, inclusive teológicos e institucionais. Mas 
vamos nos ater ao texto, veja se você tem a mesma impressão: 

6. As páginas seguintes não pretendem resumir a doutrina 
sobre o amor fraterno, mas detêm-se na sua dimensão 
universal, na sua abertura a todos. Entrego esta encíclica 
social como humilde contribuição para a reflexão, a fim de 
que, perante as várias formas atuais de eliminar ou 
ignorar os outros, sejamos capazes de reagir com um 
novo sonho de fraternidade e amizade social que não se 

______________ 
2
 Todas as citações e referências à Encíclica neste texto foram retiradas da 

Encíclica online: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html último acesso em abril de 2024. Não 
farei a referência a cada citação, para não poluir visualmente o texto, manterei, 
contudo, a marcação do número do parágrafo para melhor localização.  

about:blank
about:blank


A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

47 
 

limite a palavras. Embora a tenha escrito a partir das 
minhas convicções cristãs, que me animam e nutrem, 
procurei fazê-lo de tal maneira que a reflexão se abra ao 
diálogo com todas as pessoas de boa vontade. 

Sabemos que haveria complicações teológicas em igualar a toda 
humanidade, como fez Cristo. Mas o papa mantém a palavra e alerta que 
sua reflexão “detêm-se na sua dimensão universal, na abertura a todos.” E 
o restante do parágrafo corrobora esta impressão de que ele amplia a 
reflexão para além da palavra fraternidade. E no parágrafo 8, da mesma 
introdução, ele explicita seu objetivo na escrita: “Sonhemos como uma única 
humanidade, como caminhantes da mesma carne humana, como filhos 
desta mesma terra que nos alberga a todos, cada qual com a riqueza da 
sua fé ou das suas convicções, cada qual com a própria voz, mas todos os 
irmãos.”. 

No capítulo I, que o papa chama de “As sombras dum mundo 
fechado”, faz uma análise de conjuntura mundial, na qual aborda os temas: 
“sonhos desfeitos em pedaços”, “o fim da consciência histórica”, “sem um 
projeto para todos”, “o descarte mundial” “Direitos humanos não 
suficientemente universais” e no parágrafo 25 ao falar sobre “Conflito e 
medo” ele afirma que o julgamento sobre as guerras, atentados e 
perseguições por todos os motivos, submetem-se aos interesses 
fundamentalmente econômicos, ressalta que “o que é verdade quando 
convêm a uma pessoa poderosa, deixa de o ser quando já não a beneficia”. 
E citando sua mensagem para o 49º Dia Mundial da Paz3, volta a falar em 
uma Terceira Guerra Mundial em pedaços. E é então, que afirma:  

26. Isto não surpreende, se atendermos à falta de 
horizontes capazes de nos fazer convergir para a unidade, 
pois em qualquer guerra o que acaba destruído é «o 
próprio projeto de fraternidade, inscrito na vocação da 
família humana», pelo que «toda a situação de ameaça 
alimenta a desconfiança e a retirada». Assim, o nosso 
mundo avança numa dicotomia sem sentido, pretendendo 
«garantir a estabilidade e a paz com base numa falsa 
segurança sustentada por uma mentalidade de medo e 
desconfiança». 

Esta “dicotomia sem sentido” que o papa explica, para este nosso 

______________ 
3
 Mensagem para o 49º Dia Mundial da Paz de 2016 (8 de dezembro de 2015), 2: 

AAS 108 (2016), 49. Acesso em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-
francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html último 
acesso em abril de 2024. 

about:blank
about:blank


A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

48 
 

exercício de reflexão podemos compreender como uma dicotomia que é um 
dos fundamentos da cultura grega, mas que segundo Emmanuel Lévinas e 
Enrique Dussel, duram até hoje como um dos fundamentos principais da 
cultura dita ocidental: “a guerra é a origem de tudo”. Mas trataremos disso 
na próxima seção do texto. Importante notar, contudo, que a guerra – 
qualquer guerra - está sendo abordada pelo papa como algo que destrói o 
“projeto de fraternidade inscrito na vocação da família humana”. 

Ao abordar “As pandemias e outros flagelos da história” papa 
Franciso nos recorda sobre de que forma este momento histórico da 
primeira pandemia mundial nos alertou sobre a fragilidade do Eu, dos 
projetos particulares, frente a eminência da irmandade humana. Além disso, 
afirma: 

33. O mundo avançava implacavelmente para uma 
economia que, utilizando os progressos tecnológicos, 
procurava reduzir os «custos humanos»; e alguns 
pretendiam fazer-nos crer que era suficiente a liberdade 
de mercado para garantir tudo. Mas, o golpe duro e 
inesperado desta pandemia fora de controle obrigou, por 
força, a pensar nos seres humanos, em todos, mais do 
que nos benefícios de alguns. (...) A tribulação, a 
incerteza, o medo e a consciência dos próprios limites, 
que a pandemia despertou, fazem ressoar o apelo a 
repensar os nossos estilos de vida, as nossas relações, a 
organização das nossas sociedades e sobretudo o sentido 
da nossa existência. 

Para haver esta fraternidade como forma de vida a qual Papa 
Francisco nos convida, para participar dela é preciso repensar nossos 
estilos de vida, inclusive a forma como organizamos nossa sociedade, sua 
estrutura político-econômica, social e cultural. Ou seja, uma revolução. 
Entretanto, uma revolução que começa em cada pessoa que é capaz de 
rever seu estilo de vida, suas relações e assim, intervir na sociedade. 
Parece dificultoso quando o mundo atual apresenta “as sombras de um 
mundo fechado”, mas ao decorrer da Encíclica, o santo padre vai nos 
apontando caminhos a partir das críticas enfáticas que tece.   

E no terceiro capítulo: “Pensar e gerar um mundo aberto”, começa 
afirmando: 

87. O ser humano está feito de tal maneira que não se 
realiza, não se desenvolve, nem pode encontrar a sua 
plenitude «a não ser no sincero dom de si mesmo» aos 
outros. E não chega a reconhecer completamente a sua 
própria verdade, senão no encontro com os outros: «Só 
comunico realmente comigo mesmo, na medida em que 
me comunico com o outro». Isso explica por que ninguém 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

49 
 

pode experimentar o valor de viver, sem rostos concretos 
a quem amar. Aqui está um segredo da existência 
humana autêntica, já que «a vida subsiste onde há 
vínculo, comunhão, fraternidade; e é uma vida mais forte 
do que a morte, quando se constrói sobre verdadeiras 
relações e vínculos de fidelidade. Pelo contrário, não há 
vida quando se tem a pretensão de pertencer apenas a si 
mesmo e de viver como ilhas: nestas atitudes prevalece a 
morte». 

É ressaltada na citação acima a noção de natureza humana como 
intersubjetiva e interdependente. Além disso, o valor de viver está em amar 
rostos concretos, de pessoas com as quais se relaciona fisicamente. Papa 
afirma isso após ter falado sobre a importância do ouvir verdadeiramente e 
o perigo das mídias sociais que em vez de colaborarem com nossa relação, 
acabam geralmente impedindo-a, nos tornando mais individualistas e 
isolados, o que nos causa diversas doenças. Outro ponto fundamental é a 
falta de comunicação consigo, que depende da comunicação com o outro. 
Há uma passagem que pelo amor, transpassa a solidão de um Eu, indo ao 
encontro do outro:  

88. A partir da intimidade de cada coração, o amor cria 
vínculos e amplia a existência, quando arranca a pessoa 
de si mesma para o outro. Feitos para o amor, existe em 
cada um de nós «uma espécie de lei de “êxtase”: sair de 
si mesmo para encontrar nos outros um acrescentamento 
de ser». Por isso, «o homem deve conseguir um dia partir 
de si mesmo, deixar de procurar apoio em si mesmo, 
deixar-se levar». 

É então, a partir da verdadeira relação com o outro, o amor ao outro, 
como outro, independente de qualquer característica física ou psicológica, 
que nos é possibilitada esta passagem, este sair de si, esta fraternidade 
aberta a todos, inclusive para a prática das boas ações. (94)  

Mas isso é fraternidade? 

A Fraternidade em Emmanuel Lévinas 

Para fazer esta reflexão sobre o que é a fraternidade, quero convidar 
a você que siga comigo em um nível de profundidade que nos ajudará a 
compreender a complexidade deste tema. No espaço possível neste artigo, 
trarei apenas a síntese da discussão, de forma a permitir que 
compreendamos o que é a fraternidade trazendo trechos dos textos 
prenunciados de Emmanuel Lévinas e de Enrique Dussel. O texto escolhido 
de Emmanuel Lévinas é para ajudar-nos a pensar um pouco de como seria 
a construção de outra realidade, já que Papa Francisco nos pede isso. Para 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

50 
 

o filósofo lituano-francês, é possível, entretanto precisaríamos romper com 
uma história milenar que construiu uma cultura – a nossa, ocidental – sob 
fundamentos de que o ser – das coisas - é mais ou menos, a representação 
do Ser, da essência. E esta essência, seja o Deus Uno de Platão, o primeiro 
motor de Aristóteles, o Deus das cristandades europeias4 ou o Espírito 
Absoluto de Hegel é carregada de valores morais que moldam à realidade. 
E um destes valores é que “a guerra é origem de tudo”. Portanto, Lévinas 
afirma que esta história do Ser – ocidental – da ontologia, enquanto estudo 
da essência, precisa ser mudada para que consigamos mudar à realidade. 
Por exemplo, a lógica da identidade5 de Aristóteles moldou todo o 
conhecimento ocidental produzido por mais de 2 mil anos, até que na 
contemporaneidade surgissem novas lógicas que pudessem nos ajudar a 
pensar de outras formas. Então, seu livro De outro modo que ser, para além 
da essência é, a meu ver, o livro mais apropriado do autor para o tema. E 
de Enrique Dussel, seu texto nomeado: da Fraternidade à Solidariedade, e 
justifica pelo próprio título. Importante comentar que este texto é uma 
interpretação da filosofia levinasiana e por isso não se bastaria por si, para 
atingirmos o nível de profundidade que aqui pretendo.       

Emmanuel Lévinas, ao tratar sobre Essência e Desinteressamento, 
abre a questão sobre a responsabilidade por outrem. E um dos problemas 
levantados pelo autor é que “a subjetividade é precisamente o nó e o 
desatar – o nó ou o desatar – da essência e do outro da essência” 
(LÉVINAS, p.31) ou seja, a subjetividade estaria justamente na passagem 
da “realidade atual”, da forma de concepção de mundo sob o domínio do 
ser, para outra forma de concepção de mundo e realidade para além da 
essência. Aqui temos um tema fundamental, qual Papa Francisco não nos 
permite pensar na Fratelli Tutti. Para que compreendamos o que é 
fraternidade e se o que o papa deseja, podemos chamar de fraternidade é 
preciso que partamos do início. E o início, a meu ver é o resgate da 
subjetividade, que neste momento da história, por todos os problemas que o 
papa apresenta e tantos outros que sofremos cotidianamente, nossa 
subjetividade está sequestrada, capturada por tantas formas diferentes de 
tecnologias que, no entanto, desejam uma mesma coisa: nos submeter à 

______________ 
4
 Que não é o mesmo Deus das três religiões monoteístas da cultura semita. E 

dentro destas há diversas concepções sobre o Deus Uno também. 
5
 Caso queira saber mais pesquise sobre os princípios de identidade, não 

contradição e terceiro excluído e veja como que a forma de pensar das culturas 
europeias foram se moldando desde a Antiguidade greco-romana, Idade Média e 
até hoje. Apesar de ainda hoje a lógica de Aristóteles ser hegemônica, temos novas 
formas de pensar, novas lógicas que permitem, por exemplo, a contradição no 
pensamento. Lévinas é um bom exemplo, cria uma forma de pensamento que é 
uma lógica da alteridade, mas também uma ética, política, estética, teoria do 
conhecimento etc.  



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

51 
 

lógica do mercado, do lucro. Infelizmente até as grandes narrativas utópicas 
do sec. XX, parecem ter se dobrado à esta lógica, caindo na pragmática e 
utilitarismo em detrimento dos princípios e ideologias. E mesmo estes 
princípios e ideologias, se conservados ou retomados, não nos ajudariam a 
superar o problema, já que estão também na lógica da essência, do ser.  

Então, é necessário que consideremos isso para refletir sobre a 
fraternidade, já que podemos aferir que só é possível fraternidade entre 
duas ou mais pessoas que detém sua subjetividade ou que ao menos, têm 
a consciência de que sua subjetividade está sequestrada. Assim, a 
consciência de que sua subjetividade está em risco ou tê-la em movimento 
de resgate é condição para a fraternidade.  

Ainda sobre a subjetividade, é necessário (re)afirmar que além de 
sequestrada, ela é manipulada e transformada em identidade6. E como 
identidade é tecnicamente utilizada para projetos político-econômicos e 
ideológicos. Um destes projetos, poderíamos chamar de liberdade 
irresponsável. Lévinas (p.132) comenta sobre isso citando os pensadores 
Fink e Jeanne Delhomme, “que reivindicam, entre as condições do mundo, 
uma liberdade sem responsabilidade, uma liberdade de jogo” (ibidem). 
Podemos afirmar, a partir da reflexão que segue, que Sartre tenha chegado 
mais perto do que Lévinas concebe por liberdade, quando em seu texto O 
existencialismo é um humanismo, afirma que a cada ação pessoal, envolvo 
a humanidade inteira, por mais privada que esta ação possa ser. Ou ainda 
ao afirmar que é o outro que determina minha liberdade e que sou 
responsável por ele. O pensador lituano entra em uma difícil radicalidade 
em seu texto que a poética de sua escrita nos convoca a uma profunda 
reflexão em nível que poucos pensadores, mesmo da literatura, conseguem 
alcançar. Ele nos chama a atenção para a relação que faz entre 
subjetividade, liberdade e responsabilidade, definindo esta responsabilidade 
pelo outro assim: 

... uma responsabilidade que não assenta em qualquer 
compromisso livre. Responsabilidade cuja entrada no ser 
só se pode efectuar sem escolha. Sem escolha que só 
pode passar por violência a uma reflexão abusiva ou altiva 
e imprudente, porque ela precede o par liberdade/não-
liberdade; mas é por isso mesmo que ele instaura uma 
vocação que vai para lá “do destino limitado — e egoísta 
— daquele que só é para si e que lava as suas mãos das 
faltas e das infelicidades que não começam na sua 
liberdade ou no seu presente. (ibidem) 

______________ 
6
 Tema que estou trabalhando em minha pesquisa de doutoramento em filosofia na 

Universidade Federal do ABC. 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

52 
 

Poderíamos então apontar similaridades com o pensamento de 
Sartre, no que tange a uma liberdade nas escolhas, mas que anterior a esta 
condenação de ser livre, está uma responsabilidade, qual Sartre não 
aprofundou. Responsabilidade anterior a toda liberdade, vocação humana 
que impede o egoísmo de ser para si, que assume a infelicidade como parte 
da existência. Isso nos ajuda muito a pensar na condição humana neste 
século XXI. O egoísmo parece ter se tornado norma geral de existência, 
condição para a felicidade a qual todos somos convocados, a um estado de 
felicidade perene, que impossível de ser realizado, nos gera frustrações e 
doenças perenes, quais tentamos curar no ato de consumo. Sobre isso, 
vale trazer um trecho do famoso artigo do economista Victor Lebow, no qual 
sugere como salvação da economia capitalista a obsolescência 
programada, ou seja, que as coisas sejam feitas para estragar e pior: que 
nossa satisfação espiritual esteja na satisfação do ego, no ato do consumo: 

A nossa economia enormemente produtiva exige que 
façamos do consumo o nosso modo de vida, que 
convertamos a compra e o uso de bens em rituais, que 
procuremos as nossas satisfações espirituais, as 
satisfações do nosso ego, no consumo. A medida do 
estatuto social, da aceitação social, do prestígio, encontra-
se agora nos nossos padrões de consumo. O próprio 
significado e significado das nossas vidas hoje é expresso 
em termos consumistas. Quanto maiores são as pressões 
sobre o indivíduo para se adaptar a padrões sociais 
seguros e aceites, mais ele tende a expressar as suas 
aspirações e a sua individualidade em termos do que 
veste, conduz, come, da sua casa, do seu carro, do seu 
padrão de serviço alimentar, seus hobbies. Estas 
mercadorias e serviços devem ser oferecidos ao 
consumidor com especial urgência. Exigimos não apenas 
consumo de “tiragem forçada”, mas também consumo 
“caro”. Precisamos de coisas consumidas, queimadas, 
desgastadas, substituídas e descartadas a um ritmo cada 
vez maior. Precisamos que as pessoas comam, bebam, 
se vistam, andem, vivam, com consumos cada vez mais 
complicados e, portanto, cada vez mais caros. (LEBOW, 

1955 tradução livre)
7
 

Emmanuel Lévinas nos clama a perceber que é vocação humana a 
responsabilidade pelo outro. Mas o que percebemos em nossa sociedade 
atual, em geral, é um egoísmo radical, que ignora ao outro e busca no 
consumo a satisfação e felicidade. Entretanto, como afirmado, este modo de 

______________ 
7
 Você encontra este artigo completo em: http://www.ablemesh.co.uk/PDFs/journal-

of-retailing1955.pdf último acesso: abril, 2024.  

about:blank
about:blank


A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

53 
 

vida baseado no consumismo, está com seus dias contatos, pois ele não 
pode manter-se. Por diversos motivos. Seja os limites do Planeta, seja o 
limite humano. Estamos em um nível de exploração e infelicidade, doenças 
psicológicas e mal-estar civilizatório generalizados. Talvez, a resposta para 
estes problemas seja o que Lévinas está afirmando:  

Instauração de um ser que não é para si, que é para todos 
- simultaneamente ser e desinteressamento; significando 
o para si consciência de si, o para todos, responsabilidade 
pelos outros, suporte do universo. Esta forma de 
responder sem compromisso prévio - 
responsabilidade por outrem - é a própria fraternidade 
humana, anterior à liberdade. O rosto do outro na 

proximidade - mais do que representação - é rasto 
irrepresentável, modo do Infinito. Não é porque entre os 
seres exista um Eu, ser que persegue fins, que o Ser 
ganha uma significação e se torna universo. É porque na 
aproximação se inscreve ou se escreve o rasto do Infinito 
- rasto de uma partida, mas rastro daquilo que, des-
mesurado, não entra no presente e inverte a arché em 
anarquia - que há desamparo de outrem, obsessão por 
ele, responsabilidade e Si. O não intercambiável por 
excelência, o Eu, o único, substitui-se aos outros. Nada é 
jogo. É assim que se transcende o ser. (LÉVINAS, p.132 
destaque meu) 

Agora talvez tenha ficado mais explícito o cerne de toda esta 
reflexão até aqui. Que uma pessoa tenha a consciência de si, não lhe obriga 
que viva para si. Mesmo com todos os recursos previamente apontados que 
quase instauram tal obrigatoriedade ou ditadura. Nossa vocação enquanto 
humanidade está em ser para todos, cada um de nós é responsável por 
toda a humanidade, mas imediatamente pelos outros. E esta 
responsabilidade não passa pela liberdade, é anterior a ela. Quando o rosto 
do outro – próximo – se apresenta ele nos explicita nossa vocação humana. 
O rosto nos clama uma resposta, podemos entendê-lo como a com-vocação 
ao Infinito. Para Lévinas, o Infinito é a exterioridade, a alteridade radical, 
aquilo que clama em nós um Desejo que só pode ser alimentado – mas 
nunca saciado - na relação de respeito à alteridade com o outro. E quanto 
mais o alimentamos, mais humanos nos tornamos, de forma que esta 
relação de responsabilidade e respeito à alteridade do outro é uma resposta 
ao Desejo do Infinito, alimentando-o, transcendo o eu – ego – e sou capaz 
de humanizar-me para além, tornando-me um Si, que se realiza no ser-para 
o outro – o próximo. E isso é a fraternidade, esta resposta que transcende 
qualquer egoísmo, que não é captável ou sequestrável por nenhuma 
armadilha de Estado, política econômica ou ideologia alguma. Esta 
fraternidade, tem sua própria economia, sua própria fundamentação, 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

54 
 

anterior a qualquer ideologia. É a vocação humana.      

Em dias em que as mídias vendidas como sociais nos distanciam 
das relações com o rosto, relações de alteridade é fundamental perceber a 
importância da proximidade enquanto condição de possibilidade para que a 
humanização ocorra. Se vivemos para o consumo e para consumir 
precisamos trabalhar e no trabalho nossas relações são de utilidade, são 
funcionais, geralmente não nos sobrando tempo para nutrir relações de 
amizade, de fraternidade, explicitar a proximidade como condição de 
humanização parece ser parte de minha responsabilidade pelo outro: 

Proximidade - diferença que é não-indiferença, 
responsabilidade: resposta sem questão - imediatez da 
paz que me incumbe - significação de signo – humanidade 
do homem (...) passividade -da exposição — passividade 
ela mesma exposta — Dizer —, a proximidade não diz 
respeito nem à consciência nem ao compromisso 
entendido em termos de consciência ou de memória, ela 
não faz conjuntura nem sincronia. A proximidade é 
fraternidade antes da essência e antes da morte; tem um 
sentido apesar do ser e do nada, apesar do conceito. 
(LÉVINAS, p.155) 

Esta fraternidade radical que Lévinas propõe retoma uma linguagem 
não verbal qual nós parecemos nos esquecer na vida cotidiana. Mas 
podemos aqui exemplificar um ato, nesta linguagem, quando nos fazemos 
presentes a uma pessoa, quando ela está em luto. Esta proximidade da 
presença no luto não precisa de palavras, grandes atos de carinho. É a 
presença desinteressada que se faz presente. É a minha resposta à 
responsabilidade com o outro, qual não exige de mim nada a mais que 
minha decisão – anterior a qualquer liberdade – de responder à vocação 
que me humaniza.  

Esta proximidade do ser-para-o-outro é a lógica que desmente o ser-
para-a-guerra. A tradição greco-romana-europeia quer nos fazer acreditar 
que cada um de nós é um indivíduo e que como tal, nossos interesses 
conflitam e, portanto, somos adversários e precisamos de um Estado que 
nos proteja de nós mesmos, com instituições que estejam prontas para 
instaurar uma justiça a partir desta diferença e conflito e nos proteger dos 
inimigos externos. A guerra é a origem de tudo, por isso a dialética – 
oposição dos contrários - é a única forma de acesso à verdade. Lévinas, a 
partir da tradição semita, está nos trazendo outra forma de interpretar à 
realidade, qual contradiz a esta que hoje é globalizada, funda os Estados e 
à política. Determina à justiça. A afirmação de que a vocação humana não é 
guerra, mas ser-para-o-outro instaura outra forma de pensar o Estado, a 
política, as instituições sociais, a justiça. 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

55 
 

A começar pela própria subjetividade: 

...significação enquanto proximidade é, deste modo, o 
nascimento latente do sujeito. Nascimento latente, porque 
se encontra precisamente aquém da origem, aquém da 
iniciativa, aquém de um presente designável e assumível, 
mesmo que pela memória: nascimento anacrónico, 
anterior ao seu próprio presente, não-começo anarquia, 
nascimento latente - nunca presença; nascimento que 
exclui o presente da coincidência consigo, na medida em 
que está em contacto na sensibilidade, na vulnerabilidade, 
na exposição à ofensa do outro. Sujeito tanto mais 
responsável quanto mais responde, como se a distância 
entre ele e o outro aumentasse à medida que se encurta a 
proximidade. Nascimento latente do sujeito numa 
obrigação sem qualquer compromisso contraído; 
fraternidade ou cumplicidade para nada, mas tanto mais 
exigente quanto ela se estreita, sem finalidade nem fim. 
(LÉVINAS, p.155) 

Esta subjetividade desinteressada, de uma sujeição que responde 
ao clamor do rosto do outro de forma espontânea e quanto mais responde, 
mais toma a consciência de que menos sabe, menos pode falar, menos...É 
uma resposta no mistério, que respeita ao outro como outro e ainda assim, 
joga-se na relação com o Infinito, não porque saiba que isso lhe humaniza, 
mas gratuitamente, desinteressadamente, sensível e vulneravelmente 
entrega-se à relação. 

Subjetividade que instaura a justiça:  

Na proximidade mostra-se de imediato a justiça, nascida 
assim da significância da significação, do um-para-o-outro 
da significação. Quer isto dizer concreta ou empiricamente 
que a justiça não é uma legalidade que rege as massas 
humanas, da qual se extrai uma técnica de «equilíbrio 
social» harmonizador de forças antagonistas — o que 
seria uma justificação do Estado entregue às suas 
próprias necessidades. A justiça é impossível sem que 
aquele que a faz se encontre, ele próprio, na proximidade. 
A sua função não se limita à «função do juízo», à 
subsunção de casos particulares sob a regra geral. O juiz 
não é exterior ao conflito, a lei encontra-se, pelo contrário, 
no seio da proximidade. A justiça, a sociedade, o Estado e 
as suas instituições — as trocas e O trabalho 
compreendidos a partir da proximidade —, quer isto dizer 
que nada se subtrai ao controlo da responsabilidade do 
um para o outro. É importante encontrar todas estas 
formas a partir da proximidade onde o ser, a totalidade, o 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

56 
 

Estado, a política, as técnicas, o trabalho, estão a cada 
momento em posição de ter o seu centro de gravitação 
em si, e a contarem por conta própria. (...) importa saber 
se o Estado igualitário e justo, no qual o homem se realiza 
(O qual há que instituir e, sobretudo, manter), procede de 
uma guerra de todos contra todos ou da responsabilidade 
irredutível de um por todos, e se ele pode prescindir de 
amizades e de rostos. (Ibid. p. 173-174) 

Não sei a você, mas a mim me parece mais sensato e até racional 
conceber hoje, uma sociedade fundada sobre o ser-para-o-outro que a 
guerra de todos contra todos. Até aqui a história tem sido, segundo os 
europeus, a guerra de todos contra todos. Mas ao conhecermos outras 
culturas, sua história e pensamento, constantemente encontramos povos 
que viram a si mesmos de formas diferentes a esta. E alguns de formas 
muito próximas ao que nos traz Emmanuel Lévinas. 

A fraternidade humana, nesta radicalidade da proximidade de ser-
para-o-outro nos permite vislumbrar outra forma de concepção da cultura, 
da organização social, do Estado e político-econômica, tal qual nos pede 
Papa Francisco, na Fratelli Tutti. Entretanto, ainda não respondi nossa 
questão inicial: a fraternidade, mesmo esta radical, basta?  

Da Fraternidade à Solidariedade 

Agora que profundamos com Emmanuel Lévinas o conceito de 
fraternidade que poderia corresponder ao que nos pede Papa Francisco, em 
profundidade, podemos dar um passo a mais para responder nossa questão 
central: basta a fraternidade? Em outras palavras, mesmo de forma 
aprofundada, este conceito de fraternidade nos basta para expressar o que 
nos pedem Papa Francisco e o Evangelho?  

 Com Enrique Dussel podemos responder nossa questão principal 
deste texto. O filósofo argentino faz uma reflexão sobre o tema, a partir da 
filosofia de Lévinas, tornando-a fundamental para uma de suas principais 
obras: Política da Libertação.  

 Podemos aprender com Dussel que a fraternidade tem seu 
fundamento: 

A fraternidade (de la phratría) se funda em uma “igualdade 
de nacimiento” (isogonía), por “igualdade de natureza” 
(katá phúsin) o que determina a “igualdade segundo a lei” 
(isonomía katà nómon). A philía da indicada isonomía é a 
amizade política, a fraternidad, que se liga à demokratía. 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

57 
 

(DUSSEL,2016, p. 180 tradução livre
8
) 

Podemos perceber assim que a fraternidade se assenta em uma 
igualdade qual em América Latina é muito rara, já que as desigualdades 
culturais, sociais e político-econômicas são acentuadas e não há igualdade 
de nascimento, igualdade perante a lei etc. especialmente quando 
consideramos o machismo, o racismo, o etnocentrismo, por exemplo. Neste 
sentido a fraternidade como amizade política, ligada à democracia, também 
fica muito restritiva já que são poucas as pessoas que conseguem usufruir 
de alguma democracia, se a entendermos como participação política real, 
nas tomadas de decisões e não apenas a participação com o voto. E 
lembremo-nos que mesmo esta foi muito tardia em nossos Estados latino-
americanos. Assim, não seria exagerar se afirmarmos que a grande maioria 
das pessoas não participam desta amizade política, já que, no caso do 
Brasil, por exemplo, pessoas negras, indígenas e mulheres sequer têm as 
condições de possibilidade para a participação política garantidas. 
Precisam, em geral, lutar pela sobrevivência, para não morrer, desviando 
diariamente da morte: 

Tenta-se afirmar a vida, mas sempre através do desvio da 
morte, não sendo possível construir as categorias a partir 
dessa categoria fundamental (o poder da comunidade 
como potência da vida, afirmativamente). A fraternidade 
torna-se impossível como ponto de partida. O ponto de 
partida é a inimizade, pois é "dessa possibilidade extrema 
[amizade versus inimizade] que a vida do ser humano 
adquire sua tensão especificamente política". A política 
deriva seu conceito dessa tensão entre a vida e a morte, 
entre a amizade e a inimizade. A fraternidade só cumpre o 
primeiro momento, mas não o segundo, como uma tensão 
sempre perigosa diante da morte, que como uma espada 
de Dâmocles constitui o campo político (moderno) como 
tal. (Ibid., p.182) 

A política moderna está assentada sob a figura abstrata do indivíduo. 
Em sua forma de estruturação, desde os fundamentos do Estado até a 
forma de concepção de relações entre as instituições e a sociedade civil e 
da sociedade civil entre si, o indivíduo egoísta e egocêntrico é a 
representação da natureza humana. Grande parte do pensamento moderno 
estruturante deste modelo de sociedade se baseia nisso. É neste sentido 
que Dussel afirma que é a amizade – de uns poucos – versus a inimizade – 

______________ 
8
 Todas as citações realizadas aqui do livro de Dussel, são traduções livres, 

realizadas por mim. O Livro base é: Filosofías del Sur: descolonización y 
transmodernidad. 2016. Apesar de Dussel trabalhar este capítulo e tema em outras 
obras também.  



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

58 
 

contra muitos – que compõe uma tensão permanente na política moderna. 
Existem pessoas privilegiadas, quais participam de uma “amizade de 
classe”, uma amizade política, como preconizou o lema da Revolução 
Francesa: Liberdade, Igualdade e Fraternidade. Desde a sua concepção, 
mais ainda em sua prática, nunca foi para todas as pessoas. Porque há 
amigos e inimigos internos e externos. A concepção burguesa de política, 
assim como sua base, o indivíduo, se assentam sob o princípio de que “a 
guerra é a origem de tudo”. Não faz sentido nesta tradição afirmar qualquer 
fraternidade como querem o Papa ou Emmanuel Lévinas: fraternidade entre 
todas as pessoas, aberta. O máximo da sofisticação política moderna neste 
sentido diferencia o antagonista político do inimigo:         

Discernir entre o "antagonista político" e o "inimigo total" é 
ser capaz de distinguir entre o político (antagonismo 
fraterno) e o militar (pura "hostilidade"). O político se 
manifesta dentro da fraternidade em tensão antagônica, 
dentro da fraternidade que impede o assassinato, o que 
significa a disciplina de saber exercer a isonomia. Mas é 
preciso mais drama do que a referência despolitizada a 
um sistema frio de leis que deve ser cumprido externa e 
legalmente. Por essa razão, o mero "estado de direito" 
liberal pode ser posto em questão a partir do estado de 
exceção: assim, a vontade mostra-se mais uma vez 
anterior à lei. (Ibid. pág. 185)  

A fraternidade ganha um contorno de tolerância, próximo ao que a 
burguesia aceitou no período pré-revolucionário e depois de realizada sua 
Revolução Francesa, com ajuda de seus antagonistas fraternos, lhes 
assassinaram, por temer que pudessem tornar-se seus inimigos.  

A questão é colocada, em seu fundamento, no fato de que 
a fraternidade na comunidade política é atravessada por 
uma contradição que a fratura: a linha passa entre amigo 
e inimigo. Não é o inimigo total, o hostil; é apenas o 
inimicus no sentido público (a estásis grega) dentro do 
todo da comunidade, da fraternidade. Mas essa 
fraternidade fragmentada, além disso e efetivamente, é 
falo-logo-cêntrica, já que não é sororidade (irmandade 
com a irmã) mas fratrokracia patriarcal. (Ibid. pág. 187) 

Hoje, ao trabalharmos com teorias decoloniais, emancipatórias, de 
libertação... não raramente encontramos seus autores e autoras envolvidos 
em relações fraternas neste sentido que Dussel aponta, numa fraternidade 
patriarcal e falo-logo-cêntrica, mesmo que pretenda combater a estas 
estruturas de domínio e opressão. Muitas vezes, por não ter as condições 
de possibilidade de bem compreendê-las, senti-las. O falo-logo-centrismo é 
um dos fundamentos mais caros à sociedade moderna, patriarcal, que se 



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

59 
 

impõe pela força. O elemento fálico está nesta imposição, que fundamenta 
este modo de ser das culturas indo-europeias há milhares de anos. A razão 
do logos grego, é a ontologia, a pretensão de compreender o ser das 
coisas. E o centrismo cultural, desde Atenas, passando por Roma, 
Cristandades Medievais e especialmente na modernidade eurocêntrica este 
mesmo modelo de razão se impõe, pela dialética, oposição de contrários, 
ser-não ser:  

La guerra (Pólemos) es el origen de todo” expresaba 

Heráclito.
9
 ¿Cómo habría de poder determinarse el ser si 

no contara con el “opuesto” originario; el no-ser? La 
amistad es impensable para la ontología sin la enemistad. 
Esto explicaría perfectamente la posición helénica, e 
igualmente la de Carl Schmitt (p.189) 

Carl Schmitt é considerado como o pai da política moderna mais 
aplicada atualmente, especialmente no neoliberalismo. A antagonização 
amigo-inimigo é sua principal característica. Esta forma política se 
popularizou tanto e ganhou tanta aderência que não raramente hoje 
encontramos um materialismo histórico, ou outras ideologias que apesar de 
pretensamente libertadoras, aplicam a mesma lógica das opressões que 
dizem combater. A violência da guerra é a manutenção do Mesmo. Da 
mesma lógica, da mesma forma, ainda que mude seu conteúdo. É por isso 
que Lévinas e Dussel afirmam que na tradição ocidental, de Heráclito a 
Hegel, a dialética é a única forma de acesso à verdade, pois ao manter a 
dialética enquanto método de compreensão da realidade, a oposição dos 
contrários, o princípio polemos, fica garantido. E assim se perpetua a 
tradição ocidental. Até que no século XX esta tradição foi criticada por 
diversidades metodológicas que, questionando à dialética como única 
possibilidade, passam a criar e utilizar outras formas de interpretação e 
acesso à realidade. São outras formas. Como é outra forma a tradição 
semita em relação à indo europeia-greco-romana-europeia-cristã-moderna. 
E é só na tradição semita que faz sentido perguntar-se sobre quem é o 
próximo do qual fala a milenar tradição judaico-cristã. Quem é teu próximo? 

O "próximo" de que fala o texto citado é aquele que se 
revela em "proximidade" (face a face, em hebraico: ( ְנדם 
 ,panim el panim), isto é, o imediato, o não mediado ְנדם בל
como na nudez do contato erótico do "boca-a-boca": 
"Deixa-me beijar (דשקנד) com beijos (םנשדקחב) de sua boca”. 
Essa experiência de "subjetividade-para-subjetividade", de 
viver a corporeidade "pele-a-pele", como categoria 

______________ 
9
 Dussel cita Fragmento 53. H. Diels (ed.), Die Fragmente der Vorsokratiker, vol. 1, 

Berlín, 
Weidmannsche Verlagsbuchandlung, 1964, p. 162.  



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

60 
 

filosófica original, não existe no pensamento greco-
romano ou moderno. No midrash do fundador do 
cristianismo, chamado pela tradição de "Bom Samaritano", 
ele é chamado de "bom" porque estabelece com os 
roubados, feridos e abandonados fora do caminho (fora da 

Totalidade ontológica
10

) tal experiência face a face. Para o 
samaritano, o "próximo" é aquele jogado para fora do 
caminho, para a exterioridade: o Outro. E devemos notar 
que os samaritanos eram os "inimigos" da tribo de Judá. 
(Ibid. p.191) 

Uma fraternidade aberta, entre todos, só é possível desde a cultura 
semita. É por isso que Jesus Cristo funda uma nova humanidade e se 
coloca como o exemplar “verdade, caminho e vida”. Sua mensagem de um 
mundo mais justo e solidário, qual perpassou as cristandades medievais 
europeias e chegou até nós, a construção do Reino de Deus, só é possível 
a partir de uma tradição que possibilita a proximidade, entre todas as 
pessoas, inclusive e principalmente desde as que estão exteriores, 
excluídas:    

"Quem é o meu próximo?" (Lucas 10:25-37), que poderia 
ser melhor traduzido como "Quem é que confronta o Outro 
face-a-face?" ou ainda: "Quem estabelece a relação 
sujeito-sujeito como proximidade?" Ao que ele pergunta, 
esse sutil conhecedor metódico de categorias ético-
racionais críticas, responde, estruturando uma narrativa 
com intenção pedagógica, na qual consiste na história de 
um relato sociopolítico. (Ibid., pág. 192) 

A pergunta “quem é meu próximo?” é fundamental no pensamento 
cristão, já que a razão de minha existência é o serviço ao Outro, qual eu 
cumpro, servindo ao próximo. (cf. Mt 25: 35-40) A este serviço ao Outro 
(Abodah) é a solidariedade:  

A defesa do indefeso, por solidariedade, deixa o 
"guardião" do órfão como responsável perante o tribunal 
do sistema e como aquele que ocupa o lugar da vítima 
(por substituição) em sua defesa (do órfão); é o seu 
testemunho (μάρτυς): dá testemunho da inocência do 

______________ 
10

 Esta categoria de totalidade ontológica na história da filosofia ocidental é 
radicalmente criticada por Dussel e Lévinas. A pretensão de compreensão do ser 
das coisas permite que pensadores afirmem ter compreendido a totalidade de algo 
ou algo em totalidade. Mas, para o pensamento de alteridade, de libertação, esta 
pretensão não passa disso: pretensão demasiada, já que o mistério é fundamental 
para reconhecermos as limitações humanas. Nada é compreendido em sua 
totalidade pelo ser humano, mais ainda a expressão do Ser na história.  



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

61 
 

Outro. Os antigos inimigos do líder solidário não são mais 
seus inimigos, seus antigos amigos no sistema (quando 
exploravam os pobres, os órfãos e a viúva na 
fraternidade), agora são seus novos inimigos. Agora, seus 
novos amigos foram conquistados por um novo tipo de 
amizade: a solidariedade com o Outro, com os oprimidos, 
com os excluídos (Ibid. p. 201) 

Inverte-se a lógica, e no respeito e compromisso à alteridade, 
aqueles que eram inimigos do sistema, agora são amigos e o contrário 
também ocorre. A solidariedade rompe à Totalidade do sistema do Mesmo, 
da Ontologia e traz a novidade histórica, a vivacidade. Se na totalidade há o 
infanticídio que mata a infância e faz das crianças miniadultos, na 
solidariedade, as crianças têm seu lugar garantido. E a mesma lógica ocorre 
com os jovens, com os idosos, com pessoas negras, LGBTQIAP+, 
mulheres...É a partir da exterioridade que se funda a Nova Ordem, a 
revolução. Todos que são negados em um determinado sistema, clamam 
sua inclusão e respeito. Mas a solidariedade, não apenas inclui, destituindo 
o outro de sua alteridade, que não cabem no atual sistema, mas é a partir 
de sua alteridade, motivo de sua exclusão é que respeitando-a, o serviço ao 
Outro – solidariedade – cria instituições, novas leis, novos fluxos culturais e 
político-econômicos para o fundamento de uma Nova ordem. E por este 
motivo que é revolucionária, porque altera estruturalmente a ordem atual, 
formando uma outra. Que por nossas imperfeições tenderá à novas 
totalidades, que precisam, contudo, estar abertas à alteridade efetuando 
constantemente o mesmo movimento de abertura e respeito à alteridade.     

…os pobres, os explorados, os excluídos sustentam o 
sistema desde baixo. São eles que, se se retirassem, 
quebrariam o sistema. São os inimigos radicais do sistema 
na exterioridade alterativa. Agora, aquele que negou a 
inimizade de seus antigos inimigos, exclama: "Inimigos? 
[dos dominadores talvez, mas, para as vítimas, entre eles] 
não há inimigos!" Os explorados e excluídos, que no início 
eram inimigos, agora não são inimigos: a abertura da 
solidariedade ao Outro substitui a velha inimizade por uma 
amizade alterativa: a solidariedade. (p.202) 

A solidariedade mobiliza os que são oprimidos, explorados, cativos, 
dentro do sistema atual a colocarem-se a serviço uns dos outros, mas junto 
àqueles e aquelas que são exteriores, que estão fora do sistema. E 
constrói-se o consenso dos excluídos, formando um bloco entre quem 
mantém o sistema atual – como oprimidos – e quem está excluído, exterior 
ao sistema e possui, por esta condição, elementos que podem transformar a 
realidade atual em outra mais justa e solidária.   



A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

62 
 

O "consenso dos excluídos" é a "sabedoria" como 
exterioridade (lógos, dabar). Quando esse consenso 
crítico – que deslegitima o "estado de direito", que como 
vontade dos oprimidos (em "estado de rebelião") põe em 
xeque o próprio "estado de exceção" de Carl Schmitt – 
rompe   criticamente com o atual sistema de dominação, a 
"palavra se faz carne" (entra na totalidade, na carne, 
desconstruindo o sistema de dominação).  O meshiakh de 
Benjamin agora justifica com uma sabedoria anti-sistêmica 
("loucura" da totalidade), contra a "sabedoria dos sábios", 
seus antigos amigos, a práxis libertadora dos inimigos do 
sistema, que não são mais os inimigos do meshíakh 
(p.206) 

Assim, penso ser plenamente possível afirmar que a partir da 
irmandade com Cristo, fundada dentre outras fontes, em Mt 23, 8, nos 
colocamos em posição de serviço uns aos outros, orientando nossa própria 
subjetividade à solidariedade especialmente com quem está excluído, 
exterior ao sistema vigente. E a partir de um consenso, no qual todos são 
discípulos, aprendizes, rompemos à totalidade e fundamos uma nova 
ordem. Aqueles que se fazem messias, se fazendo discípulos e discipulas 
de Cristo, obedecendo e dando testemunho, colocam-se em serviço 
solidário a quem estava excluído, exterior, inimigo do sistema e é a partir da 
irmandade solidária, não mais da fraternidade, que é possível romper à 
ordem atual e criar outra mais justa, solidária.  

Papa Francisco, como pastor, teólogo pastoral, chama de 
fraternidade. Mas as características que usa para descrevê-la em seu 
papado, o testemunho que ele mesmo dá em irmandade, são de serviço ao 
Outro, são de solidariedade.   

REFERÊNCIAS  

ALMEIDA, João Ferreira de. Bíblia Sagrada. Revista e Atualizada. 
Disponível em: https://www.bibliaonline.com.br/ara/mt/23 . Acesso em: abr. 
2024 

DUSSEL, Enrique. Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. 

México: Akal / Interpares, 2016.   

FRANCISCO. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social. São 
Paulo: Paulus, 2020. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html . Acesso em: junho, 2024. 

LEVINAS, Emmanuel. De outro modo que ser: ou para lá da essência. 
Trad. José Luiz Pérez e Lavínia Leal Pereira. Lisboa: Centro de Filosofia da 

about:blank
about:blank
about:blank


A FRATERNIDADE É O BASTANTE? 
CADERNOS DE SION 

 

63 
 

Universidade de Lisboa, 2011. 

______. Autrement qu’être ou au-dela de l’essence. Paris: Kluwer 

Academic, 1991.  

______. Entre Nós: ensaios sobre a alteridade. 5ª edição. Petrópolis: 
Vozes, 2010. 

______. Humanismo do outro homem. 3ª edição. Petrópolis: Vozes, 1993. 

______. Totalidade e Infinito: ensaio sobre a exterioridade. 4ª edição. 
Lisboa: Edições 70, 2012. 

 

 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

64 
 

 

JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 
 

Jessé Evangelista Guimarães, Mestrando em Filosofia pela Universidade 
Federal do ABC (UFABC). Pós-graduado em Ensino de Filosofia no Ensino 
Médio pela Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP) e Ensino 
Religioso, Práticas Pedagógicas em Ensino das Religiões pelo Centro 
Universitário Assunção (UNIFAI). Graduado em Filosofia pelo Centro 

Universitário Assunção (UNIFAI). 

RESUMO 

Neste trabalho, apresentamos de forma suscinta as esperanças 
messiânicas populares judaicas do primeiro século d. C. Verificamos que 
Jesus de Nazaré rompe com o protótipo de messias, cuja figura assentava-
se no Rei Davi – guerreiro ungido –, e inaugura um novo movimento 
baseado no amor e na fraternidade. Trazemos, também, as reflexões do 
Papa Francisco, em sua Carta Encíclica Fratelli Tutti, que visam à 
construção de um mundo mais unido, onde possamos superar os desafios 
que nos dividem, tornando-nos mais sensíveis à dignidade humana e 
reconhecendo o outro como irmão. Pontuamos algumas passagens dos 
Evangelhos que exemplificam, com os ensinamentos e a prática de Jesus, o 
conceito de amizade social.  
Palavras-chave: Movimentos Messiânicos. Amizade Social. Fraternidade.  

RESUMEN 

En este trabajo, presentamos de manera concisa las esperanzas 
mesiánicas populares judías del primer siglo d.C. Verificamos que Jesús de 
Nazaret rompe con el prototipo de mesías, cuya figura se basaba en el Rey 
David, guerrero ungido, e inaugura un nuevo movimiento basado en el amor 
y la fraternidad. También traemos las reflexiones del Papa Francisco en su 
Carta Encíclica Fratelli Tutti, que apuntan a la construcción de un mundo 
más unido, donde podamos superar los desafíos que nos dividen, 
volviéndonos más sensibles a la dignidad humana y reconociendo al otro 
como hermano. Destacamos algunas pasajes de los Evangelios que 
ejemplifican, con las enseñanzas y la práctica de Jesús, el concepto de 
amistad social. 
Palabras clave: Movimientos Mesiánicos. Amistad Social. Fraternidad. 

______________ 
 E-mail: j.maraes@hotmail.com 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

65 
 

Introdução 

A vida contemporânea carrega um elevado grau de complexidade 
que se estende em todas as esferas da existência humana, desde as 
relações sociais a ambientais. O mundo globalizado abre as portas para o 
livre mercado, o lucro e a mercadoria são hipervalorizados e sobrepostos à 
vida humana e do planeta. Essa visão de mundo gera uma sociedade 
individualizada e indiferente. A preocupação consigo mesmo impede-nos de 
olhar as necessidades dos outros, dificultando a construção de um mundo 
mais justo e fraterno. Até a dimensão religiosa do ser humano é afetada por 
essa individualização, o que significa que a religiosidade também está 
sujeita ao bel-prazer do homem particular em detrimento do coletivo. Nessa 
perspectiva, vale destacar quem foi Jesus de Nazaré, pontuar alguns de 
seus ensinamentos e verificar o convite feito pelo Papa Francisco em sua 
Carta Encíclica Fratelli Tutti.  

O presente trabalho, traz uma breve síntese das esperanças 
messiânicas judaicas do primeiro século d. C., que tinham como protótipo a 
figura do rei Davi, ilustre guerreiro, aclamado e ungido rei de sua tribo, 
posteriormente ungido rei de Israel pelos sacerdotes do seu tempo. As 
esperanças populares judaicas, em contrapartida, cansadas e desiludidas 
de uma vida de opressão impostas, tanto pela elite sacerdotal, como pelos 
altos impostos e a violência do Império Romano, ansiavam pela vinda de um 
messias que os libertassem desse julgo pesado. Todavia, rompendo com o 
protótipo esperado, Jesus de Nazaré inaugura um novo modelo messiânico 
baseado no amor e na compaixão. 

Apresentamos também, alguns apontamentos realizados pelo Papa 
Francisco em sua Carta Encíclica Fratelli  Tutti. Os apontamentos referem-
se as dificuldades que nosso mundo contemporâneo precisa enfrentar para 
construirmos uma sociedade mais igual, justa e fraterna. E assim, podermos 
sonhar e colocar em prática este sonho, a partir da amizade social, que 
consiste em um amor fraterno que respeita as diversidades.  

Por fim, percorremos alguns Evangelhos, explicitando à base da 
amizade social, mostrando que Jesus de Nazaré estava preocupado em 
resgatar a dignidade humana, independentemente de posicionamentos 
políticos ou sociais. Ensinando na prática o amor e a caridade, este amor 
fraterno que podemos sentir e colocar em prática ainda hoje. 

Os messias esperados no primeiro século. 

“E acima dele estava a inscrição da sua culpa: ‘O Rei dos judeus’” 
(Mc 15,26).   

A vida e a morte de Jesus de Nazaré e a grande revolta judaica de 
66-70, foram os dois fatos altamente significativos que ocorreram na 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

66 
 

Palestina judaica, em meados do século primeiro de nossa era, segundo 
Horsley e Hanson (1995). Jesus de Nazaré tornou-se a figura central do 
cristianismo, ou seja, a fé e a instituição religiosa predominante do 
Ocidente. Já com a revolta judaica, ocorreu uma grande devastação na 
Palestina, incluindo a destruição do templo e de boa parte da cidade de 
Jerusalém, isso levou o judaísmo a se reconstruir, não somente enquanto 
sociedade, mas também tornou-se um judaísmo rabínico.  

Para os autores, nesses dois grandes eventos, os camponeses 
judeus foram a fonte originária da mudança histórica e de suas 
ramificações. Jesus, camponês da aldeia de Nazaré, ensinava a partir de 
parábolas, tirava suas analogias das experiências da vida camponesa na 
Galileia. Assim também, ocorre na revolta judaica, dos camponeses saíram 
a grande maioria que originalmente expulsaram e resistiram à reconquista 
romana do país.  Segundo eles, qualquer sociedade tradicional, como a 
Palestina, era constituída de noventa por cento ou mais de camponeses. 
Entretanto, nós modernos, sabemos pouquíssimo sobre os movimentos 
camponeses, pois a história sempre foi contada a partir de reduzidos grupos 
pertencentes a elite:  

As razões para tal lacuna, tal ignorância do grosso da 
população num período de resto intensamente estudado, 
não são difíceis de identificar. A mais decisiva foi a 
orientação básica seguida pelos estudos do Novo 
Testamento. Sendo um campo cujo objetivo principal tem 
sido o de interpretar literatura sacra, em geral concentrou-
se quase exclusivamente em literatura e 
consequentemente com a atenção voltada para as elites 
dominantes e outros grupos instruídos que produziram 
documentos literários ou neles aparecem. A outra razão 
óbvia para a negligência do povo comum é a escassez de 
fontes e de provas. (HORSLEY; HANSON, 1995, p. 8)  

Jesus de Nazaré não foi o único a ser executado pelo Império 
Romano sob a acusação de ser considerado o rei dos judeus, em outras 
palavras, Pôncio Pilatos não foi o único oficial romano a tratar com um líder 
judeu que era proclamado pelo povo como rei. Tanto antes como depois de 
Jesus, houve líderes populares – em sua maioria, advindos dos 
camponeses – que foram aclamados pelos seus seguidores com este título. 
Sendo assim: “Parece, portanto, que uma das formas concretas assumidas 
pela inquietação social no período tardio do segundo templo foi a de grupos 
de seguidores reunidos em torno de um líder que tinham aclamado como 
rei.” (HORSLEY; HANSON, 1995, p. 89) 

Os autores supracitados, pontuam a importância de eliminarmos de 
nossas mentes três conceitos padrão e que estão interrelacionados ao 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

67 
 

tratarmos dos movimentos populares judaicos, são eles: nosso 
entendimento do termo messias, que foi fortemente marcado pela cristologia 

ocidental. Este termo teve sua origem simplesmente da tradução grega do 
hebraico mashîah, que significa ungido, e a junção de várias linhas 
diferentes de esperança judaica, juntamente com conceitos gregos, 
formaram a antiga concepção cristã ortodoxa de Cristo; em segundo lugar, 
precisamos perceber que as obras dos estudiosos aumentaram mais o 
potencial de confusão, no que se refere aos movimentos messiânicos e 
proféticos populares judaicos. Isso porque, na pesquisa teológica tradicional 
judaica e cristã, os estudiosos por vezes usam o termo messiânico como 
equivalente de escatológico. Para acrescentar, antropólogos, sociólogos e 
historiadores, por tratarem a tradição judaico-cristã, em certa parte, 
superficialmente, usaram os termos messias e messiânico como 
equivalentes – igualmente vagos – dos termos líder carismático e 
milenaristas.  

 Em terceiro lugar – de acordo com os autores: o mais prejudicial 
para o conceito de messias –, é que os estudos recentes apontam que não 
havia uma esperança geral em um messias  no período pré-cristão. As 

esperanças judaicas no período romano não eram uniformes, pelo contrário, 
era diversas e fluídas. Nas palavras dos autores: 

Não houve expectativa uniforme de “o messias” até bem 
depois da destruição de Jerusalém em 70 d.C., quando se 
tornou padronizado em decorrência da reflexão rabínica. 
De fato, o termo é relativamente raro na literatura antes de 
Jesus e no período contemporâneo a ele. Além disso, a 
designação messias não é um elemento essencial na 
esperança escatológica judaica. Na verdade, nem mesmo 
ocorre uma figura real na maior parte da literatura 
apocalíptica judaica. Assim, é uma simplificação e um 
equívoco histórico dizer que os judeus esperavam um 
messias “nacional” ou “político”, enquanto o cristianismo 
primitivo se concentrava num “messias” espiritual – 
afirmações frequentemente encontradas na interpretação 
do Novo Testamento. (HORSLEY; HANSON, 1995, p. 91) 

 Mesmo que o termo messias apareça raramente na literatura 
judaica, havia sim, expectativas de um líder real ungido. Em alguns níveis 
da sociedade judaica existiu a esperança de que um agente real, enviado 
por Deus, iria libertar o povo. Além da imagem, pouco atestada do messias, 
outras imagens que expressavam a tradição de esperança judaica são 
encontradas no judaísmo pré-cristão, a mais notória delas é a figura de um 
rei davídico.  

 Os autores também usaram a abordagem crítica para analisar o 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

68 
 

conceito de rei davídico. Segundo eles, temos dois pontos importantes para 
analisarmos: Em primeiro lugar, o rei davídico esperado não era 
necessariamente um filho de Davi. Ocorre aqui o mesmo que aconteceu 
com o conceito de messias, ele não aparece com frequência na literatura 
judaica antes do ano 70 d. C. Ainda que a expressão filho de Davi tenha se 
configurado uma expressão comum no tempo de Jesus, não significa que o 
povo aguardasse um descendente físico, ou um filho no sentido literal, até 
porque pode-se duvidar seriamente se havia qualquer família, cuja 
descendência da casa de Davi, pudesse ser comprovada. O segundo ponto 
reside nas diversas discussões sobre a realeza messiânica em geral, e em 
especial sobre o filho de Davi, essa ideia tem como base a aliança davídica, 
isto é, a promessa incondicional que Deus fez a Davi, de que a sua realeza 
subsistirá para sempre.  

 Para Horsley e Hanson, não é uma tarefa fácil determinar as 
expectativas messiânicas que os judeus tinham no período dos imperadores 
romanos. Porém, eles atribuem uma consideração significativa para a 
espera do messias às Dezoito Bênçãos – Shemone Esre – oração realizada 
pelos judeus piedosos ao menos três vezes ao dia. Essas orações, em 
especial a décima quarta e a décima quinta, que tem como foco uma nova 
independência do povo judeu, podem ter contribuído para fomentar a 
esperança messiânica popular, na primeira metade do século I d.C. Nas 
palavras dos autores: 

É difícil determinar o grau de concentração e de 
intensidade das expectativas messiânicas sob os 
governadores romanos. As Dezoito Bênçãos, orações 
recitadas pelo povo, podem refletir (e podem ter ajudado a 
enfocar) as esperanças populares durante o primeiro 
século da era cristã. O texto atual das Shemone Esre que 
possuímos só chegou à sua forma final após a queda de 
Jerusalém em 70, mas considera-se que inclui orações de 
épocas mais antigas. Assim, é possível e até provável 
que, em tempos pré-cristãos, os judeus piedosos orassem 
(três vezes ao dia) pelo nascimento do ramo de Davi e 
pelo crescimento do seu chifre, como na décima quarta e 
décima quinta bênção. (HORSLEY; HANSON, 1995, p. 
105) 

 Contrapondo-se com o ramo de Davi, figura messiânica idealizada e 
esperada pelos essênios – grupo instruído – e outros grupos da elite 
judaica, as expectativas messiânicas populares dos meados do primeiro 
século d.C., se configuraram da seguinte forma: primeiro, em torno de um 
rei carismático, não importando se sua origem era humilde; segundo, o povo 
não procurava um líder na nobreza ou nas famílias distintas, justamente 
pelo fato desses movimentos serem formados majoritariamente por 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

69 
 

camponeses, cansados de serem explorados pela nobreza. Enfim, os 
participantes dos movimentos messiânicos, foram em geral, os 
camponeses, os homens desesperados, marginalizados pela opressão da 
elite e da força do império romano. Tinham como principal objetivo: 
“derrubar a dominação herodiana e romana e restaurar os ideais 
tradicionais de uma sociedade livre e igualitária.” (HORSLEY; HANSON, 
1995, p. 110)   

 O professor Nakanose afirma que: “O pano de fundo histórico da 
febre messiânica, que contagiava o povo de Israel, no primeiro século d. C., 
é consequência do fracasso do movimento dos Macabeus (166-63 a. C.) e 
da ascensão e dominação do poder romano (63 a. C.-135 d. C.)” 
(NAKANOSE, 2012, p. 16).  

Nakanose elenca alguns movimentos de resistência ao domínio 
romano: Banditismo, grupos formados por camponeses endividados e 

expulsos de suas terras, que se refugiaram nas montanhas. Juntavam-se 
aos salteadores para atacar as caravanas romanas e faziam incursões nas 
áreas fronteiriças; Movimentos messiânicos, os camponeses explorados e 
em dificuldade, juntavam-se a algum grupo messiânico – em torno de um rei 
popular, figura carismática – e sonhavam com um líder como Davi ou o “filho 
do homem”, que estabeleceria o reinado definitivo de Israel. Movimentos 
proféticos, no primeiro século, foi constatado o ressurgimento de profetas 
com as características da tradição bíblica. Eles, assim como João Batista, 
denunciavam as injustiças e anunciavam o julgo de Deus.  

Com toda efervescência de movimentos judaicos, que expressavam 
a ânsia do povo pela libertação da opressão romana, não é uma tarefa fácil 
descrever o Jesus histórico e sua vida, também surgem questões como: 
Jesus participava de algum movimento? Em que medida Jesus se enquadra 
no protótipo messiânico esperado pelo povo de sua época? Nakanose 
pontua que a tarefa de descrever Jesus em sua época não é fácil pois os 
Evangelhos misturam-se as atividades dele e as interpretações que foram 
feitas posteriormente pelas comunidades cristãs. Entretanto há algo que é 
inegável, que Jesus era originário da aldeia de Nazaré e passou a maior 
parte de sua vida pregando nas regiões da Galileia. Uma característica de 
Jesus é que: “Seus atos, ensino, ditos e parábolas eram enraizados nas 
experiências da vida camponesa da sua terra.” (NAKANOSE, 2012, p. 18) 

 Certamente, quando lemos os Evangelhos e não temos esse pano 
de fundo histórico, não temos como contrapor os ensinamentos de Jesus 
com as expectativas da figura messiânica esperada pelo povo judeu há dois 
mil anos atrás.  Se a figura do messias esperado pela elite judaica do 
primeiro século d.C. era a de um rei ungido, descendente da casa de Davi, 
e para os camponeses era de um líder carismático que libertaria o povo da 
opressão. A prática e os ensinamentos de Jesus se diferenciam de ambos 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

70 
 

os protótipos. Nakanose pontua alguns aspectos da prática de Jesus que se 
diferenciam da imagem oficial do messias daquela época.  

 Em primeiro lugar, Jesus prega a Boa-nova para os pobres da 
Galileia.  A Galileia era uma região pobre, não era o lugar da elite; portanto, 
não era o local apropriado para o surgimento do messias. Segundo, Jesus 
critica a lei da pureza. Ele vive no meio dos marginalizados, come com os 
pecadores, toca em leprosos; sua proposta é reintroduzir os que estão à 
margem de volta à vida social, resgatando a alegria de uma vida com 
dignidade. Essa atitude rompe com a imagem do messias guardião da Lei 
esperado pelos fariseus e essênios. Terceiro, Jesus não é autoritário, sua 
prática pressupõe a liberdade, Jesus não controla pelo poder, pois aquele 
que usa o poder para libertar, corre o risco de subjugar o povo com o 
mesmo poder. Por fim, Jesus é descrito como o profeta Jeremias, aquele 
que desafia as autoridades judaicas estabelecidas no Templo, temos aqui a 
principal causa da ira das autoridades do Templo, pois era aí que o Messias 
deveria se apresentar e começar sua conquista.  

 Em síntese, a prática e as atitudes de Jesus, bem como, seus 
ensinamentos baseados no amor, na caridade, na compaixão e na justiça, 
divergem significativamente do protótipo messiânico oficial esperado pelos 
judeus da época. Jesus de Nazaré representou o contrário daquilo que se 
esperava, se contrapôs à figura autoritária e poderosa, ao messias davídico.  

A imagem do Messias que nasce da prática de Jesus se 
contrapôs à figura messiânica davídica poderosa 
esperada pelo povo judeu. Ele é o “servo sofredor” (Is 
42,1-9), que prega e pratica um relacionamento social e 
religioso baseado no amor, na compaixão e na justiça, o 
que o leva a um confronto com as autoridades e, 
consequentemente, à cruz. O sofrimento e a morte de 
Jesus não são castigos nem projeto de Deus, mas 
consequência de sua prática da justiça e da solidariedade. 
(NAKANOSE, 2012, p. 19) 

 A tarefa dos primeiros seguidores e seguidoras de Jesus que 
conseguiram entender o messianismo do servo sofredor, logo após a morte 
e a experiência pascal, foi iniciar a construção do Reino de Deus baseados 
no amor e na solidariedade, se colocando ao lado dos desfavorecidos e 
excluídos. Não foi uma tarefa simples seguir e colocar em prática o projeto 
de Jesus – servo sofredor – no contexto de repressão implantado e 
controlado pelo Império Romano, que buscava apenas o poder, as riquezas, 
honras e famas. Porém, se era difícil seguir e colocar em prática o projeto 
de Jesus nos primórdios do cristianismo, hoje não é muito diferente, pois o 
imperialismo econômico, estabelecido na sociedade moderna, divide, 
individualiza e oprime de outra forma. Hoje ainda prevalece em nossa 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

71 
 

sociedade, inúmeras pessoas que foram colocadas à margem, que estão 
famintas e sedentas, pessoas cuja dignidade de ser humano foi-lhes tolhida.  

Um sonho para ser colocado em prática 

O Papa Francisco em sua Carta Encíclica Fratelli Tutti, convida-nos 
a pensar numa vida com o sabor do Evangelho, como ensinou São 
Francisco de Assis a seus irmãos e irmãs de fraternidade. Vale lembrar que 
São Francisco de Assis era movido por um autêntico amor por toda a 
criação Deus, tanto que recebeu o título de Santo Padroeiro da Ecologia e 
dos pobres. Esse amor pela criação, envolve em especial, o amor pelo ser 
humano. Portanto, para São Francisco de Assis, não havia dúvidas de que 
todos os seres humanos, assim como toda a natureza, são filhos do mesmo 
Deus Criador.  

“FRATELLI TUTTI”, escrevia São Francisco de Assis, 
dirigindo-se a seus irmãos e irmãs para lhes propor uma 
forma de vida com o sabor do Evangelho. Dos conselhos 
que ele oferecia, quero destacar o convite a um amor que 
ultrapassa as barreiras da geografia e do espaço; nele, 
declara feliz quem ama o outro, “o seu irmão, tanto 
quando está longe, como quando está junto de si”. Com 
poucas e simples palavras, explicou o essencial de uma 
fraternidade aberta, que permite reconhecer, valorizar e 
amar todas as pessoas, independentemente da sua 
proximidade física, do ponto da terra em que cada uma 
nasceu ou habita. (FRANCISCO, 2020, p. 5) 

 O convite do Papa Francisco não é apenas para uma reflexão, mas 
para que possamos: “reagir com um novo sonho de fraternidade e amizade 
social que não se limite a palavras.” (FRANCISCO, 2020, p. 7); ou seja, é 
um convite para a ação, para a prática, onde o outro possa ser reconhecido 
– independentemente de qualquer diferença social, cultural, religiosa, étnica 
ou econômica – na mais profunda forma da dignidade humana.  

Por isso, o conceito de amizade social, refere-se à ideia de cultivar 
relações de respeito mútuo, solidariedade e cooperação entre as pessoas e 
as comunidades. É uma abordagem que busca promover a harmonia e o 
entendimento entre os diferentes grupos sociais, culturais e religiosos. A 
amizade social implica em reconhecer a dignidade e os direitos de todos, 
especialmente dos mais vulneráveis, e em trabalhar em prol do bem 
comum. Ela se opõe ao individualismo extremo e à indiferença em relação 
ao sofrimento dos outros, incentivando a construção de uma sociedade 
mais justa e fraterna. 

 Atento aos sinais do tempo, o Papa Francisco faz no primeiro 
capítulo da Encíclica, uma análise de alguns pontos cruciais da realidade 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

72 
 

que estão dificultando o desenvolvimento de uma fraternidade universal no 
mundo contemporâneo. Dentre esses pontos, é notório a preocupação do 
Papa em relação ao regresso da humanidade no tocante à fraternidade 
universal. Para ele, houve avanços notáveis em direção à integração, como 
o sonho de uma Europa unida e a busca por integração na América Latina. 
No entanto, recentemente, há sinais de regressão, com ressurgimento de 
conflitos antigos, nacionalismos exacerbados e uma crescente 
fragmentação social. A ideia de "abrir-se ao mundo" tem sido apropriada 
pela economia e finanças, muitas vezes em detrimento do bem comum e da 
coesão social. A globalização, embora una o mundo em termos 
econômicos, tem exacerbado divisões sociais e culturais, privilegiando os 
interesses individuais em detrimento do comunitário. Isso resulta em uma 
maior fragilidade da política diante dos poderes econômicos transnacionais, 
que buscam dividir para conquistar. 

 Esse mesmo motivo, tem gerado uma perda do sentido da história, 
agravando ainda mais a possibilidade de uma construção do bem comum. 
Pois, o apagamento da consciência histórica resulta numa degradação da 
criticidade, levando o ser humano à alienação. Nas palavras do Papa 
Francisco:  

São as novas formas de colonização cultural. Não nos 
esqueçamos de que “os povos que alienam a sua tradição 
e – por mania imitativa, violência imposta, imperdoável 
negligência ou apatia – toleram que se lhes roube a alma, 
perdem, juntamente com a própria fisionomia espiritual, a 
sua consistência moral e, por fim, a independência 
ideológica, económica e política”. Uma maneira eficaz de 
dissolver a consciência histórica, o pensamento crítico, o 
empenho pela justiça e os percursos de integração é 
esvaziar de sentido ou manipular as “grandes” palavras. 
Que significado têm hoje palavras como democracia, 
liberdade, justiça, unidade? Foram manipuladas e 
desfiguradas para utilizá-las como instrumento de 
domínio, como títulos vazios de conteúdo que podem 
servir para justificar qualquer ação. (FRANCISCO, 2020, 
p. 11) 

O Papa Francisco, ainda aponta tantos outro grandes desafios que 
mostram o entrave na construção de um mundo mais justo e fraterno, como 
por exemplo a Globalização e progresso sem um rumo comum, que reflete a 

preocupação com o estado atual da humanidade, destacando que, apesar 
dos avanços significativos em ciência, tecnologia e bem-estar, há uma 
deterioração ética e espiritual. Esta situação gera uma sensação de 
frustração, solidão e desespero, contribuindo para tensões globais e 
acumulação de armamentos, impulsionadas por interesses econômicos 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

73 
 

míopes. Mostra em tom de crítica, como à indiferença globalizada e o 
individualismo, obscurecem a noção de pertencimento à mesma 
humanidade e dificultam a construção conjunta da justiça e da paz. A 
desilusão com os grandes valores fraternos conduz ao cinismo e à tentação 
do isolamento, enquanto a verdadeira esperança e renovação surgem da 
proximidade e do encontro entre as pessoas. 

Apesar de tantos desafios complexos a serem resolvidos para 
alcançarmos um mundo mais fraterno, justo e livre, o Papa Francisco 
termina o primeiro capítulo da Encíclica, mostrando que Deus continua 
espalhando suas sementes nos corações de tantas pessoas de boa 
vontade, isso nos permite acreditar, nos convida:  

Convido à esperança que “nos fala duma realidade que 
está enraizada no mais fundo do ser humano, 
independentemente das circunstâncias concretas e dos 
condicionamentos históricos em que vive. Fala-nos duma 
sede, duma aspiração, dum anseio de plenitude, de vida 
bem-sucedida, de querer agarrar o que é grande, o que 
enche o coração e eleva o espírito para coisas grandes, 
como a verdade, a bondade e a beleza, a justiça e o amor. 
(…) A esperança é ousada, sabe olhar para além das 
comodidades pessoais, das pequenas seguranças e 
compensações que reduzem o horizonte, para se abrir 
aos grandes ideais que tornam a vida mais bela e digna”. 
Caminhemos na esperança! (FRANCISCO, 2020, p. 29-
30) 

O que nos guia no caminho dessa esperança, anunciada pelo Papa 
Francisco, não é outra coisa senão o amor. A capacidade de amar é o que 
nos aproxima do outro, o que nos faz ter compaixão, empatia. O amor 
quando é autêntico não aprisiona, mas liberta, não é egoísta e fechado em 
si mesmo, está sempre aberto ao encontro, ao diálogo e a fraternidade. A 
indiferença, pelo contrário, é fruto do egoísmo e da incapacidade de amar, é 
o auge da individualização, o lugar onde as pessoas acreditam que podem 
ser felizes sozinhas.  

É interessante pensarmos na relação entre o amor e a felicidade, 
num mundo onde ambos tornaram-se mercadoria e a indiferença nos cega, 
não nos deixa enxergar que é a partir do amor gratuito, da doação, que 
podemos construir uma vida significativamente feliz. Por isso, o filósofo 
Mario Sergio Cortella, nos coloca a questão e apresenta sua percepção: “Eu 
posso ser feliz sozinho? Muito pouco. Por quê? Porque felicidade é 
partilha.” (CORTELLA, 2016, p. 87). E o Papa Francisco nos mostra, 
recorrendo à tradição da Igreja, que as virtudes, sem a caridade: “não 
cumprem estritamente os Mandamentos ‘como Deus os compreende’” 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

74 
 

(FRANCISCO, 2020, p. 47). 

O amor que nos une às pessoas mais próximas é o motor que nos 
impulsiona para reconhecer nos outros a dignidade humana, neste sentido, 
o olhar amplia-se para o social, na abertura a todos os homens e mulheres, 
perpassando inclusive à esfera política. E de acordo com o Papa Francisco, 
um governante tem a possibilidade de criar uma realidade diversa onde 
todos possam encontrar um lugar.  

O diálogo tem um papel fundamental no processo de construção de 
um mundo mais unido, justo e fraterno. É por meio do diálogo que podemos 
conhecer, em primeiro lugar, a nós mesmos, saber quem somos, 
reconhecer nossos potenciais e limitações, demarcar nossa identidade. E 
conhecer o outro, aquele que está diante de nós, entender seus anseios, e 
aspirações. A partir do diálogo nasce a empatia e o respeito. É 
imprescindível criarmos uma cultura do verdadeiro diálogo se quisermos 
sonhar uma vida em comum. Dialogar significa colocar-se em relação com o 
outro, como afirma o filósofo Martin Buber: 

O homem se torna EU na relação com o TU. O face-a-
face aparece e se desvanece, os eventos de relação se 
condensam e se dissimulam e é nesta alternância que a 
consciência do parceiro, que permanece o mesmo, que a 
consciência do EU se esclarece e aumenta cada vez 
mais. De fato, ainda ela aparece somente envolta na 
trama das relações, na relação com o TU, como 
consciência gradativa daquilo que tende para o TU sem 
ser ainda o TU. (BUBER, 1974, p. 40) 

 A dimensão do diálogo também se estende para a esfera política, 
pois um governante precisa encontrar o melhor meio de mediar os conflitos. 
O diálogo é uma alternativa possível e necessária em meio à indiferença 
egoísta e à violência destrutiva que muitas vezes caracterizam as interações 
humanas. Ele deve ser visto como um processo construtivo de troca entre 
diferentes gerações e setores da sociedade, permitindo a abertura à 
verdade e o crescimento conjunto. 

 Enfim, a Encíclica Fratelli Tutti, enfatiza a importância da 

fraternidade universal, solidariedade e amizade social como um caminho 
para a paz e a justiça, critica o individualismo excessivo que leva à 
indiferença em relação aos outros e à marginalização dos mais vulneráveis, 
encoraja o diálogo inter-religioso e intercultural como uma maneira de 
promover o entendimento mútuo e resolver conflitos, destaca a importância 
de cuidarmos dos pobres, marginalizados, migrantes e refugiados, 
chamando à solidariedade e justiça social.  



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

75 
 

Jesus, o messias da amizade 

 Como pontuado anteriormente, no primeiro século d. C., surgiram 
vários movimentos messiânicos. O protótipo de messias era de um rei 
ungido que libertaria o povo de toda opressão. Jesus de Nazaré aparece 
nesse cenário e inaugura um novo movimento, instrui seus seguidores a 
“dar de graça aquilo que receberam de graça” (Mt 10, 8), “amar seus 
inimigos” (Mt 5, 44) e “amar o próximo como a si mesmo” (Mt 22, 39), 
rompendo com a tradição elitista do Templo. Jesus caminhava pregando o 
Evangelho – a boa-nova – nas periferias, consolando e acolhendo os 
pobres, marginalizados e excluídos da sociedade. Como narra o Evangelho 
de Mateus: 

Jesus percorria todas as cidades e aldeias. Ensinava nas 
sinagogas, pregando o Evangelho  do Reino e curando 
todo mal e toda enfermidade. Vendo a multidão, ficou 
tomado de compaixão, porque estava enfraquecida e 
abatida como ovelhas sem pastor. Disse, então, aos seus 
discípulos: ‘A messe é grande, mas os operários são 
poucos. Pedi, pois, ao Senhor da messe que envie 
operários para sua messe’. (Mt 9, 35-38) 

Jesus de Nazaré não fazia qualquer tipo de distinção, não 
perguntava qual era a religião, cultura ou classe social, ao contrário, acolhia 
a todos. Mais do que acolher, Jesus estava preocupado com a dignidade 
humana, isto significa reconhecer que em todo ser humano há algo de 
valioso, pois toda pessoa foi criada à “imagem e semelhança” (Gn 1, 26) do 
criador. Ele buscava resgatar essa dignidade que, por qualquer motivo, foi 
retirada da pessoa. Essas atitudes causaram muito espanto e incomodo na 
elite judaica, porque ameavam a estrutura sacerdotal do Templo, mexendo 
diretamente com a hierarquia.  

Jesus caminhava com os excluídos, com os pobres, leprosos e 
pecadores, com àqueles que não tinham voz. Certamente a compaixão de 
Jesus, para com os desfavorecidos, assustava seus compatriotas que 
estavam apegados demasiadamente à Lei e esqueciam de colocar a 
criação de Deus em primeiro plano. O mestre de Nazaré, porém, deixava 
claro seus ensinamentos e mostrava sem hesitar o motivo da sua vinda:  

Aconteceu que, estando à mesa, em casa de Levi, muitos 
publicanos e pecadores também estavam, com Jesus e os 
seus discípulos – pois eram muitos os que o seguiam. Os 
escribas dos fariseus, vendo-o comer com os pecadores e 
os publicanos, diziam aos discípulos dele: ‘Quê? Ele come 
com os publicanos e pecadores?’ Ouvindo isso, Jesus 
lhes disse: ‘Não são os que têm saúde que precisam  de 
médico, mas os doentes. Eu não vim chamar justos, mas 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

76 
 

pecadores’. (Mc 2, 15-17) 

Os próprios discípulos tiveram dificuldades para compreender a 
missão do mestre de Nazaré, que ensinava por parábolas e pregava aos 
pobres. Podemos observar isso no Evangelho de Lucas, onde ele nos conta 
que certa vez, as pessoas levavam até Jesus as criancinhas, e observando 
isso, os discípulos reprovavam, não achavam que o mestre deveria ‘perder 
tempo’ com as crianças – que também não tinham voz. Mas Jesus dá mais 
um exemplo de que devemos incluir a todos, sem fazer distinção, ao dizer: 
“‘Deixai as criancinhas virem a mim e não as impeçais, pois delas é o Reino 
de Deus.’” (Lc 18, 15-16) 

Seguir a proposta de Jesus significava, portanto, renunciar à 
egolatria que faz o homem sentir-se superior a outrem, seja por gozar de 
status social privilegiado, seja por estar num degrau  acima na hierarquia – 

estabelecida pelo próprio ser humano. Hoje não é diferente, pois vivemos 
num mundo onde a indiferença prevalece, e muitos – ditos seguidores de 
Jesus – não compreenderam os ensinamentos do seu mestre. Com a falta 
de diálogo, de compaixão, de um olhar fraterno e com as ideologias que 
individualizam, separam e polarizam, vale sempre lembrar que colocar em 
prática a amizade social é fazer ressoar em nosso tempo os ensinamentos 
de Jesus: acolher, amar, ter compaixão e se colocar à serviço dos mais 
fracos. Como narra Lucas em seu Evangelho: 

Em seguida disse àquele que o convidara: ‘Ao dares um 
almoço ou jantar, não convides teus amigos, nem teus 
irmãos, nem teus parentes, nem os vizinhos ricos; para 
que não te convidem por sua vez e te retribuam do 
mesmo modo. Pelo contrário, quando deres uma festa, 
chama os pobres, estropiados, coxos, cegos; feliz serás, 
então, porque eles não têm com que te retribuir. Serás, 
porém, recompensado na ressurreição dos justos’. (Lc 14, 
12-14) 

Jesus veio para que “tenhamos vida em abundância” (Jo 10,10). Isto 
significa uma vida plena em todas as dimensões humanas, sejam elas: 
sociais, espirituais, psíquicas ou físicas; vida em abundância não equivale 
ao desperdício ou excessos, mas a uma vida equilibrada onde as 
necessidades básicas são supridas. Quando enxergamos o outro com o 
amor fraterno, somos capazes de reconhecer suas necessidades e atuar, 
colaborando com o outro na construção de uma vida plena. Por isso, esse é 
o mandamento de Jesus para nós, ele nos chama de amigos, não de 
servos, pois nos revelou para que veio: amar o próximo. 

‘Este é o meu mandamento: amai-vos uns aos outros, 
como eu vos amo. Ninguém tem maior amor do que 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

77 
 

aquele que dá a sua vida por seus amigos. Vos chamo 
servos, porque o servo não sabe o que faz seu senhor. 
Mas chamei-vos amigos, pois vos dei a conhecer tudo 
quanto ouvi de meu pai.’ (Jo 15, 12-15) 

O amor que o mestre de Nazaré ensinou na prática, envolveu seus 
discípulos e ainda hoje encontramos suas marcas. Podemos encontrar os 
vestígios deste amor nas pequenas atitudes altruístas que recebemos ou 
testemunhamos. Atitudes, por vezes inesperadas e de desconhecidos, 
como por exemplo a do bom samaritano (Lc 10,29-37), que Jesus conta em 
parábola para os fariseus. As marcas mais expressivas desse amor, são 
impressas pelas pessoas que se dedicam constantemente em prol do outro. 
São mulheres e homens que ouviram e disseram sim ao chamado de Jesus, 
que pede “operários para a messe” (Lc 10,2).  

A messe é grande, tem muito trabalho a ser feito. Entretanto, se 
olharmos com atenção existem pessoas que são movidas pelo amor 
fraterno – que Jesus pregava – elas estão espalhadas pela sociedade – 
dentro ou fora de uma instituição religiosa – , colocando em prática a 
caridade: dando alimento a quem tem fome, água a quem tem sede, 
agasalhando quem tem frio. Essas pessoas não recebem nada em troca, 
além da certeza de estarem fazendo a coisa certa; vivem no anonimato, 
pois não há razão para colocarem holofotes sobre si mesmas.  

Várias instituições religiosas fazem algum tipo de trabalho para 
atender os mais necessitados. No Cristianismo, as Igrejas Protestantes e a 
Igreja Católica promovem inúmeras ações voltadas para o social. Um 
exemplo é a Pastoral da Assistência, realizado em muitas paróquias da 
Igreja Católica. Essa pastoral faz o cadastro das pessoas em 
vulnerabilidade alimentar, arrecada alimentos e distribui cestas básicas, 
garantindo o básico da alimentação para as famílias necessitadas.  

A Pastoral da Assistência presta um grande serviço à toda 
comunidade. Entretanto, vale lembrar quem está na ponta deste belo 
trabalho: são exatamente àquelas pessoas de boa vontade, que carregam 
em si a marca do amor pregado por Jesus de Nazaré. Pessoas como a 
dona Maria, o seu José, que trabalham duro para conseguir o sustento da 
sua família, mas não deixam de partilhar aquilo que tem com aqueles que 
nada tem. 

Podemos trazer um exemplo em particular de uma pessoa que viveu 
intensamente a amizade social: Francisca Bernadete Quadros, dona 
Bernadete – como era conhecida (em memória), na comunidade São 

Francisco de Assis, da paróquia Nossa Senhora Aparecida
1. Dona 

______________ 
1
 Localizada na cidade de Mauá, no ABC paulista, região periférica com inúmeros 



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

78 
 

Bernadete, incansavelmente subia e descia os morros da periferia com uma 
ou duas sacolas de feira, passava de casa em casa batendo palmas e 
pedindo um quilo de alimento. Com as sacolas transbordando de arroz, 
feijão, macarrão etc. e extremamente pesadas, ela continuava subindo a 
ladeira íngreme até chegar na pequena comunidade. Ali, com outras tantas 
voluntárias e voluntários da pastoral, montavam carinhosamente as cestas 
básicas que seriam entregues para as famílias mais carentes do bairro.  

A amizade social, o amor fraterno que Jesus de Nazaré ensinou, 
podem ser colocados em prática diariamente como fez dona Bernadete e 
como fazem tantos outros que cruzam nosso caminho. Jesus é o messias 
da amizade porque nos ensinou a amar uns aos outros. É esse amor que o 
Papa Francisco traz em sua Carta Encíclica Fratelli Tutti, que permite-nos 
sonhar com um mundo mais justo, humano e fraterno.  

Conclusão 

Diante do exposto, fica claro que Jesus de Nazaré inaugurou um 
novo movimento messiânico no primeiro século d. C., rompendo 
radicalmente com o protótipo de messias esperado pelo povo judeu de sua 
época. Ao qual, depositavam sua esperança num messias guerreiro, que 
libertaria o povo da opressão romana pela força. A figura do messias 
aguardado era inspirada no grande rei Davi, líder carismático e hábil 
soldado, que foi ungido pela sua tribo como Rei e, posteriormente, ungido 
pelos sacerdotes como Rei de Israel. Jesus, entretanto, pregou o Evangelho 
– a boa nova – , inspirando seus seguidores a amar o próximo, terem 
compaixão e buscarem a justiça em detrimento dos mais fracos. 

Percorremos também a Carta Encíclica Fratelli Tutti, escrita pelo 
Papa Francisco, onde destacamos as principais e complexas dificuldades 
que o mundo contemporâneo carrega e que inviabilizam a unidade e a 
fraternidade em nossas sociedades. Dificuldades tais como: a globalização, 
que busca somente os interesses econômicos e financeiros, gerando uma 
ideologia que individualiza e isola cada ser humano em si mesmo; o 
apagamento da história, que desloca o homem do seu contexto e o 
aprisiona na alienação, fazendo-o perder a criticidade e consequentemente 
a liberdade. Embora o Papa Francisco elenque tantas dificuldades a serem 
superadas, ele nos pede esperança, pois Deus continua enviando pessoas 
que, com suas atitudes de amor fraterno, imbuídas do amor próprio da 
amizade social, renovam nossas forças e nos fazem sonhar com um mundo 
mais justo e fraterno.  

Passamos por algumas passagens dos Evangelhos, pontuando as 
palavras e os ensinamentos de Jesus de Nazaré. Onde ele nos mostra, 

                                                                                                                              
problemas sociais.   



JESUS: O MESSIAS DA AMIZADE SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

  

79 
 

tanto a ruptura do protótipo messiânico – ora exposto – como a base do 
conceito de amizade social, utilizado pelo Papa Francisco. Enfim, Jesus nos 
chama de amigos, pois nos revelou o seu principal mandamento, que 
consiste em amar o próximo. A partir deste amor fraterno, poderemos não 
somente sonhar, mas construir um mundo mais justo e fraterno, com nossos 
irmãos e com a natureza.  

REFERÊNCIAS 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2002 

BUBER, Martin. Eu e Tu. Trad. Newton Aquiles von Zuben. São Paulo: 
Editora Moraes, 1974. 

CORTELLA, Mario Sergio. Felicidade: uma presença eventual, um 
desejo permanente....In: Felicidade foi-se embora? Rio de Janeira: Vozes, 
2016. 

FRANCISCO. Fratelli tutti: Todos irmãos. São Paulo: Edições Loyola, 

2020 

HORSLEY, Richard A; HANSON, John S. Bandidos, profetas e messias: 
movimentos populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

NAKANOSE, Shigeyuki. Quem dizem os homens que eu sou? – Uma 
leitura de Marcos 8, 27-28. Vida pastoral, São Paulo, setembro-outubro, V. 
53, N. 286, p. 16-24, 2012.   

 

 

 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

80 
 

 

FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL:  
UMA ABORDAGEM BÍBLICA 

 
José Amarante, Rabino pelo AOP-Alliance for a Jewish Renewal; Mestre 
em Administração de Empresas pela FGV-EAESP; Engenheiro Civil pela 

UFRJ; líder da Chavurá HALELU, de São Paulo. 

RESUMO 

Analisam-se inicialmente três cenas do texto bíblico que focalizam a 
interação entre irmãos – Caim e Abel, Esaú e Jacó e José e seus irmãos – 
que, quando lidas em arco, oferecem uma visão sobre a evolução da 
relação e podem trazer alguns ensinamentos sobre fraternidade. Em 
seguida, analisa-se a palavra paz em hebraico, de onde se pode perceber o 

caráter dinâmico, não estático, da Paz. Selecionam-se, então, algumas leis 
e preceitos da Torá – o Pentateuco – sobre a Justiça Social. E conclui-se 
com o estabelecimento da conexão da Fraternidade com a Justiça social, 
como processos que envolvem o dinamismo da construção da Paz. 
Palavras-chave: Fraternidade; Justiça social; Paz; Torá. 

ABSTRACT 

Initially, three scenes from the biblical text are analyzed focusing on the 
interaction between brothers – Cain and Abel, Esau and Jacob and Joseph 
and his brothers – which when are read as an arc offer an insight into the 
evolution of the relationship and can bring some teachings about fraternity. 
Next, the word peace in Hebrew is analyzed, from which the dynamic, not 
static, character of Peace is perceived. Some laws and precepts from the 
Torah – the Pentateuch – on Social Justice are then selected. And the paper 
concludes with the establishment of the connection between Fraternity and 
Social Justice, as processes that involve the dynamism of building Peace. 
Keywords: Fraternity; Social justice; Peace; Torah. 

Introdução 

Ao abordar o tema da fraternidade, algumas ideias e imagens vem à 
mente, a maioria delas talvez direcionando para um ideal de uma relação 
pacífica entre irmãos, ensejando uma convivência harmônica e frutífera, 
decorrente da própria definição de seu significado adicional, de um 
relacionamento afetuoso, amigável. Irmãos que se protegem e cuidam um 
do outro em uma relação fraterna, assim como a mãe protege e cuida do 
filho, em uma relação materna. 

______________ 
E-mail: zeh.halelu@gmail.com 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

81 
 

Mas, como será que o texto bíblico apresenta este tema? Se o texto 
bíblico pode ser lido de diversas formas, em diversas camadas, uma das 
possibilidades é identificar arcos que se desenvolvem ao longo do texto, 
abordando temas recorrentes que podem nos trazer insights importantes 
sobre o papel de cada um na construção da almejada fraternidade. Serão 
analisados alguns encontros entre irmãos, verificando-se o que se pode 
aprender e trazer para o momento presente, tentando identificar no seu 
conjunto elementos que possam ajudar a entender melhor a questão da 
fraternidade e seus desafios. 

Caim e Abel 

A primeira relação de irmãos que o texto bíblico apresenta é entre 
Caim e Abel, sendo Caim o primogênito e Abel o segundo filho. O texto do 
Livro do Genesis, mesmo sendo lacônico neste trecho, evidencia uma 
distinção entre eles, ao apresentar cada um deles de modo único e peculiar. 

לֶד אֶת־קַיִן  וַתֹּּאמֶר קָנִיתִי אִיש אֶת־יהוה: וְהָאָדָם יָדַע אֶת־חַוָה אִשְתּוֹ וַתַּהַר וַתֵּּ

Adão conheceu Eva, sua mulher, e ela engravidou e deu à 

luz Caim, e [ela] disse: “Adquiri um homem de 3 ,2 ,1 ”יהוה
 

O verbo usado por Eva é kaniti, traduzido aqui como ‘adquiri’. Em 
português o verbo ‘adquirir’ assume diferentes conotações. Pode ser usado 
no sentido de comprar alguma coisa com dinheiro, em uma relação clássica 
de troca, mas também no sentido de obter um resultado intangível, como 
sabedoria ou cultura, dimensões que não podem ser compradas com 
dinheiro, não implicam em uma troca, mas na expansão do ser humano, e 
por que não, da Humanidade. No texto kaniti transmite essa conotação. De 

algo que se conquista e que de certa forma é intangível e não corresponde 
a uma relação de troca. O mesmo verbo é usado para definir uma das 
etapas centrais do casamento tradicional Judaico, o kinian, quando o noivo 
‘adquire’ a noiva. No Hebraico moderno, para ‘comprar’ usa-se exatamente 
o mesmo verbo. A confusão do sentido do verbo adquirir com comprar pode, 
na opinião de muitos, contribuir para coisificar a noiva, e causa grande 
controvérsia nos círculos Judaicos liberais. Essa discussão, apesar de muito 
interessante, não será objeto da presente análise, que foca na questão dos 
irmãos. De qualquer forma é quase surpreendente a fala de Eva. A vinda 
deste filho é identificada por ela como algo muito impressionante, uma vez 

que, de alguma forma, ele foi concebido com דהחה. 

______________ 
1
 Genesis 4:1 

2
 https://www.sefaria.org.il/Genesis.4.1?vhe=Tanach_with_Ta%27amei_Hamikra 

&lang=bi&with=all&lang2=en 
3
 Os textos em Hebraico foram extraídos de www.sefaria.com e as traduções para o 

português são do autor, exceto quando indicadas. 

https://www.sefaria.org.il/Genesis.4.1?vhe=Tanach_with_Ta%27amei_Hamikra
about:blank


CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

82 
 

Abel, por sua vez, é apresentado sem qualquer ênfase, praticamente 
como um coadjuvante de Caim: 

סֶף לָלֶדֶת אֶת־  הָבֶלאֶת־ אָחִיווַתֹּּ

E outra vez deu à luz, a seu irmão [ao irmão dele] – a 
Abel

4.
  

Abel é simplesmente ‘o irmão dele’. Para explorar o nome Abel 
recorre-se ao Livro de Kohelet, o Eclesiastes, que traz em um dos seus 
versos de abertura a mesma palavra que dá origem ao nome: 

לֶת אָמַר הֲבָלִים הֲבֵל  הָבֶל׃ הַכֹל הֲבָלִים הֲבֵל קֹהֶֶ֔

Havel havalim, amar kohelet; havel havalim, hacol havel
 5
. 

Que é geralmente traduzido como:  

Vaidade das vaidades, diz o Eclesiastes [diz Kohelet], 
vaidade das vaidades! Tudo é vaidade.6 

A palavra havel pode ser também traduzida como vapor ou 
respiração, palavras que expressam melhor o sentido de efemeridade que 
se extrai do texto. Encaixa melhor no Livro de Kohelet e na história de Abel. 
Se Kohelet for lido como ‘tudo é vaidade’ o texto assume uma tonalidade 
sombria, desesperançada. Mas se for lido como ‘tudo é respiração’, isso 
combina com a efemeridade da vida e nossa conexão com a respiração da 
Vida, que pulsa em cada um de nós e sustenta o Universo. Abel é efêmero, 
como um vapor, como uma respiração, como um suspiro. Ele não tem falas 
e sua identidade é definida em função do irmão. 

Após a apresentação dos irmãos, o texto nos traz um intenso diálogo 
entre Deus e Caim. Após as oferendas dos dois irmãos a Deus surtirem 
efeitos diferentes, Caim sente ciúmes do irmão e reage mal. Deus confronta 
Caim, na abertura do diálogo que parece ser o ponto de atenção da 
passagem:  

יטִיבאִם־ הֲלוֹא אֵת תֵּ אִם שְׂ אֵלֶיךָ רֹבֵץ חַטָאת לַפֶתַח תֵיטִיב לאֹ וְׂ שׁוּקָתוֹ וְׂ  תְׂ

אַתָה שָׁל־בּוֹ: וְׂ  תִמְׂ

Se você fizer o bem, isso é sustentável. Se você não for 
amável, você abrirá a porta para o erro; e a urgência [a 
sedução] do erro é em sua direção, mas você pode 

______________ 
4
 Genesis 4:2 

5
 Eclesiastes (Kohelet) 1:2 

6
 https://www.bibliaonline.com.br/vc/ec/1 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

83 
 

dominá-lo.
7
 

Esta advertência sobre a responsabilidade sobre o controle das 
emoções primitivas serve não apenas a Caim, mas, com certeza, a toda 
humanidade. Não há censura à emoção em si, mas um alerta sobre a 
capacidade humana de reagir ao mal e dominar as reações instintivas.  

Caim opta pelo outro caminho, deixando o instinto dominar sua ação 
e o texto evolui para uma cena pungente, quando em apenas um único 
verso bíblico e uma dúzia de palavras a trama de Caim e o assassinato de 
Abel se consumam, explicitando que a advertência Divina a Caim não foi 
aprendida, levando ao trágico desfecho: 

E falou Caim com Abel, seu irmão ... E eles estavam no 
campo; Caim vingou-se de Abel, seu irmão, e o matou.

8
 

O próximo verso traz a continuação do diálogo entre Deus e Caim. 
Deus pergunta a Caim, já sabendo a resposta, “onde está havel, seu 
irmão?”, repetindo a estrutura literária de quando Eva diz que deu à luz 
‘havel, seu irmão’. A resposta de Caim é enganosa e leviana:  

“Não sei. Por acaso sou o guardião do meu irmão?”
9
 

A resposta Divina, não escrita, mas que emerge da leitura parece ser 
um escandalizado “Sim! Você é o guardião do seu irmão.” Você é o 
guardião, shomer, de seu irmão, mesmo que ele tenha uma origem ou uma 
trajetória ‘menos nobre’ ou diferente da sua. Caim parece não ter aprendido 
a lição de que se você fizer o bem, teitiv, isso é o que tornará a humanidade 

sustentável. Mas se você não for amável, a voracidade do mal virá contra 
você e consumirá você. A luxúria do mal, da inveja, consome Caim, que não 
dá ouvidos às palavras Divinas e se deixa dominar pelo mal.  

O texto bíblico ainda levará a outros encontros entre irmãos. Neste 
primeiro encontro, o ideal de fraternidade parece estar muito longe. O texto 
traz dois irmãos, com origens distintas, com tratamentos distintos por parte 
dos pais, um aparentemente sem luz própria se tornando no objeto do 
ciúme e da raiva do outro, que o mata. Um texto que poderia, infelizmente, 
ter sido escrito hoje! 

Esaú e Jacó 

Os gêmeos são apresentados ao leitor ainda no ventre da mãe e já 
disputando a primogenitura. Após o controverso evento da venda da 

______________ 
7
 Genesis 4:7 

8
 Genesis 4:8 

9
 Genesis 4:9 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

84 
 

primogenitura por um prato de lentilhas, a benção que seria do primogênito 
também é desviada para o segundo filho. Esaú, em um pedido dramático, 
chora e implora ao pai para que também lhe seja dada uma benção, o que 
não acontece: 

Quando ele ouviu as palavras de seu pai ele gritou um 
grito alto, amargo e comprido. E ele disse ao pai “abençoe 
a mim também meu pai”. E disse [seu pai]: “Veio seu 
irmão fingidamente e tomou sua bênção”. 

10
  

Esaú amaldiçoou Jacó pela bênção com que seu pai o 
havia abençoado. E disse Esaú a si mesmo “Se 
aproximarão os dias de luto por meu pai e eu matarei Jacó 
meu irmão”.

11
 

Novamente emerge a questão da disputa e do ódio entre irmãos. Mas, no caso 

de Esaú e Jacó esse ódio não resultará no assassinato de um irmão pelo outro 

como em Caim e Abel. Por intervenção da mãe, Jacó foge da cena, saindo do 

alcance do irmão vingativo. O tempo e as agruras da vida trazem 

ensinamentos ao jovem Jacó que, maduro, resolve ir ao encontro do irmão, 

mesmo sentindo medo. Ele não se deixa consumir pelo medo. Mas não vai de 

qualquer maneira, ingenuamente, ele segue um plano. Apesar de ser agora um 

homem rico com posses – fruto de seus dons, seu trabalho e de seu 

aprendizado – antes de ir ao encontro do irmão, ele humildemente reza e pede 

a Deus que o proteja, reconhecendo as bençãos divinas que recebeu.  

ל הַחֲסָדִים ומִכָל־הָאֱמֶת אֲשֶר עָשִיתָ אֶת־עַבְדֶךָ כִי  נְתִּי מִכֹּ קָטֹּ
ן הַזֶה י מַחֲנוֹת: בְמַקְלִי עָבַרְתִּי אֶת־הַיַרְדֵּ  וְעַתָּה הָיִיתִי לִשְנֵּ

Pequeno eu sou diante de toda as bondades e de toda a 
verdade que Você mostrou a seu servo, porque [apenas] 
com meu cajado atravessei o Jordão e agora construí dois 
acampamentos.

12
  

Em um gesto de boa vontade, Jacó envia emissários que levam 
muitos presentes e faz reverências ao irmão antes de se encontrarem em 
uma cena pungente.  

Esaú correu ao seu encontro, e o abraçou com um abraço 
apertado, e o beijou e choraram.

13
 

הו וַיִבְכו׃ וַיָרָץ ל עַל־צַוָארָו וַיִשָקֵּ הו וַיִפֹּ שָו לִקְרָאתוֹ וַיְחַבְקֵּ   עֵּ

______________ 
10

 Genesis 27:34-35 
11

 Genesis 27:41 
12

 Genesis 32:11-12 
13

 Genesis 33:4 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

85 
 

Esaú, que em sua juventude havia expressado seu ódio ao irmão, 
chegando a declarar que iria matá-lo assim que o pai morresse, passados 
muitos anos tem urgência e corre para o encontro envolvendo o irmão em 
um abraço íntimo, que termina em um choro copioso. Parece que ambos 
aprenderam alguma coisa sobre fraternidade, sobre respeitar caminhos 
diferentes, sobre superar mágoas. Os dois se abraçam e choram. Um choro 
de alívio? De relaxamento da tensão gerada pela expectativa? Ou talvez 
como uma forma de representar que as defesas foram suavizadas, que as 
barreiras já não estão tão rígidas? Que o encontro é possível? A maneira 
como enfrentaram os desafios da vida certamente teria contribuído para o 
amadurecimento dos dois, permitindo o reencontro.  

Mas, apesar do reencontro, o texto bíblico ainda não sugere que os 
irmãos estão prontos para a convivência. Seguem cada um seu caminho em 
direções diferentes, encontrando-se – segundo o texto – apenas para 
render as últimas homenagem ao pai.  

José e seus irmãos 

José é apresentado como um jovem com muitos irmãos e o predileto 
de seu pai. José sonha. Ao narrar os sonhos aos irmãos e ao pai, é 
repreendido até por seu pai, que o amava. Sua postura e seus sonhos 
despertam o ódio em seus irmãos. Longe da casa paterna, os irmãos 
planejam assassiná-lo: 

E disseram um ao outro: “Lá vem o sonhador. Agora, 
vamos matá-lo, atirá-lo em um dos poços e diremos ‘Um 
animal maldoso o devorou’; e veremos quais serão seus 
sonhos.”

14
 

Um dos irmãos intervém e eles acabam por se livrar do irmão 
vendendo-o a uma caravana que por ali passava. A caravana o leva ao 
Egito onde José passa por altos e baixos até chegar ao Faraó, o homem 
mais poderoso do mundo. Por seus talentos conquista a confiança do 
Faraó. Quando uma grande fome se abate sobre a região, os irmãos vão 
em direção ao Egito em busca de alimentos e topam com José que os 
reconhece, mas eles não. Os irmãos não conseguem perceber que aquele 
ministro do Faraó, trajando elegantes roupas egípcias e investido de um 
poder quase ilimitado poderia ser seu irmão, aquele que um dia haviam 
vendido e que não podiam imaginar rever. José os questiona e lhes impõe 
provas para investigar suas intenções.  

Em determinado momento revela-se a eles, em uma das cenas mais 
dramáticas do texto bíblico. O choro descontrolado toma conta de José e 

______________ 
14

 Genesis 37:19-20 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

86 
 

seus irmãos ficam atordoados ao testemunhar o ministro do Faraó ser 
arrebatado por tamanha emoção. Aqui também o choro é destacado no 
texto e contribui para a reconciliação. 

Disse José a seus irmãos: “Eu sou José! Ainda vive meu pai?” Mas 
não puderam seus irmãos responder a ele, de tão perturbados por causa 
dele.15  

José, que havia saído dos pontos mais baixo de sua jornada, de 
dentro de um poço onde havia sido deixado pelos irmãos para morrer, 
vendido a uma caravana, preso na masmorra do Faraó – sem nunca ter se 
afastado da presença Divina – demonstra sua grandeza, adquirida ao longo 
do percurso tortuoso. Ele ressignifica seu abandono e sua venda, pelos 
irmãos, como uma ação Divina necessária à manutenção da Vida: 

E agora, não se perturbem ou se reprovem por terem me 
vendido. Para preservar a Vida enviou-me Elohim na 
frente de vocês.

16
 

Só a partir de José, o povo está pronto para seguir como tal. José 
exerce uma função central na jornada dos Bnei Israel, faz a conexão entre 
os Patriarcas e o povo de Israel e traz a possibilidade da convivência entre 
irmãos. Quando tinha o poder quase absoluto e podia, caso se deixasse 
levar pela luxúria do mal, vingar-se de seus irmãos, tendo um motivo talvez 
até mais relevante do que Caim, ele opta em reunir a família, em presentear 
os irmãos, que incrédulos, suspeitam de que tudo se trata de uma 
armadilha. E vai além, traz a família para o Egito, um lugar onde poderiam 
escapar da fome durante a escassez e prosperar durante a abundância.  

No texto bíblico, José acaba não sendo nem um patriarca nem uma 
tribo. Sua herança, que recebe em dobro do pai, passa diretamente a seus 
filhos que passam a liderar, cada um, uma tribo. José é o elo entre o 
passado e o futuro. Na relação com seus irmãos é ainda um modelo para, 
quando em em posições de poder, a pessoa resistir a usar o poder de forma 
egóica para controlar ou explorar o próximo, ou se vingar dos que lhe 
fizeram algum mal. 

Shalom – Paz – שלום 

A palavra Paz, assim como a palavra fraternidade, pode remeter à 
ideia de um estado de quietude, onde as coisas estão em repouso, 
estáticas. Porém, na realidade, talvez não seja bem assim. No hebraico, os 
verbos, advérbios, substantivos e adjetivos são formados a partir de uma 

______________ 
15

 Genesis 45-3 
16

 Genesis 45:5 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

87 
 

raiz comum. Quando se conhece a raiz, é possível intuir o significado de 
uma outra palavra que compartilha da mesma raiz. 

Paz, ou shalom – םחשל  – deriva da raiz שלם, shalem, que significa 

inteiro, completo. Derivam de שלם, além de outras, as palavras: חבשלמ  – 

shlemut, o estado de completude; שלםמח  – mushlam, perfeito, esplêndido, 

excelente; e o verbo שלםל  – leshalem, pagar.  

Como pagar poderia se relacionar com paz? Quando uma pessoa 
entrega à outra um bem ou serviço, é gerado um desequilíbrio, mesmo que 
momentâneo. Quando a pessoa que recebeu o bem ou o serviço paga pelo 
que recebeu, o processo é reequilibrado.  

A sensação de pagar um preço justo reforça a percepção do 
equilíbrio e remete à sensação de completude, de que as coisas estão no 
lugar. Seguindo esta ideia, um novo desequilíbrio será gerado a cada 
momento e a cada momento será preciso buscar um novo equilíbrio. Assim, 
ao andar de bicicleta a pessoa se desequilibra para um lado, exerce 
determinada força no pedal, o que a reequilibra em um primeiro momento e 
depois a desequilibra para o outro lado. A cada ciclo de pedaladas, o ciclista 
se desequilibra e se reequilibra. Assim, consegue andar em linha reta. Se 
tentar ficar estática ou inerte sobre a bicicleta, ou se tentar não oscilar de 
um lado para o outro, não conseguirá sair do lugar ou certamente cairá. 
Para seguir em frente, a oscilação é não apenas compatível, mas 
necessária. 

A Paz, shalom, não é um estado que se atinge, mas um processo de 
reestabelecer continuamente o equilíbrio que foi desestabilizado. A cada 
desequilíbrio é preciso reconstruir, reequilibrar. 

Na relação fraterna se pequenos desequilíbrios entre o dar e o 
receber forem corrigidos e reequilibrados enquanto são pequenos, a relação 
pode evoluir e frutificar, seguindo para a frente em direção ao futuro. A paz 
entre irmãos precisa ser constantemente restaurada, pois ela poderá 
desequilibrada pelos eventos da vida. 

Grandes desequilíbrios podem também ser corrigidos, como na 
história de Esaú e Jacó e principalmente na de José, desde que haja a 
maturidade e a disposição para tanto ou, pelo menos, a iniciativa de um dos 
lados e a aceitação do outro lado. 

Justiça Social 

A relação entre irmãos deve evoluir para a relação fraterna na 
sociedade.   

Um dos pilares da ética judaica é o princípio da Tzedaká, derivada 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

88 
 

da palavra tzedek. Tzedek pode ser traduzido como justiça e tzedaká como 
justiça social. Assim como tikun haolam, reparar o mundo, o conceito de 
tzedaká se importa com o reestabelecimento da justiça, que de alguma 
forma foi desequilibrada. E a Torá comanda a buscar a Justiça. A não 
simplesmente esperar por ela, mas a persegui-la. 

ף צֶדֶק צֶדֶק  תִּרְדֹּ

tzedek, tzedek tirdof  

Justiça, justiça você perseguirá, para que possa florescer 

e ocupar a terra que יהוה está dando a você.
17, 18

 

Nesse enfoque, tzedaká tem muito em comum com shalom, sendo 
ambos processos ativos e dinâmicos que precisam ser constantemente 
vigiados com os desequilíbrios devendo ser restabelecidos a tempo de 
evitar desfechos trágicos.  

O Livro do Levítico e o Deuteronômio trazem especificações de 
procedimentos a serem seguidos para a implementação da tzedaká entre os 
seres humanos. A Torá proíbe, por exemplo, que a colheita de um campo 
seja feita até seus limites, sendo obrigatório deixar os cantos do campo para 
que possam ser colhidos pelos viajantes e pelos pobres, ou seja, pelos mais 
necessitados. 

Quando você fizer a colheita da sua terra, você não deve 
ceifar até os limites do seu campo, nem recolher as 
espigas [do chão] da sua colheita. Você não colherá a sua 
vinha uma segunda vez, nem colherá os frutos caídos da 
tua vinha; ao pobre e ao estrangeiro os deixarás. Eu, יהוה, 
sou o teu Deus.

19
 

O Rabino Jonathan Sacks z"l enfatiza que a tzedaká é uma ação 
humana necessária. E que ela não deve depender do Estado, mas da 
sociedade. Porque sempre haverá pobres e necessitados. 

A pobreza deve ser combatida como um desequilíbrio social que 
demanda o reequilíbrio (SACKS, J. 2007). Por outro lado, os pobres não 
devem ser vistos com romantismo, a pobreza não deve incorporar 

______________ 
17

 Deuteronômio 16:20 
18

 A instituição Judaica argentina AMIA, bombardeada por ato terrorista em 1994 
que matou 85 pessoas e deixou mais de 300 feridos, trazia em seu portal a frase 
tzedek, tzedek tirdof. Segundo o site de notícias BBC, a justiça argentina 
responsabiliza o Irã pelo atentado à AMIA, considerado um crime de lesa-
humanidade –https://www.bbc.com/mundo/articles/cjr7dpxl07zo em 12/04/2024. 

19
 Levítico 19:9-10 

about:blank


CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

89 
 

privilégios inerentes a esta condição e a justiça deve ser observada de 
forma isenta: 

Não usem injustiça no julgamento. Não exalte o pobre e 
não honre o rico. Com Justiça julgue o seu povo.

20
  

Caso a pessoa pobre viesse a obter privilégios injustificados ou 
deixasse de ser responsabilizada por suas falhas, pelo simples fato de se 
encontrar nesta condição, pode-se incorrer em injustiça, pois isso 
equivaleria a aliviar sua responsabilidade ética inerente à sua Humanidade. 
Um novo desequilíbrio seria criado e precisaria ser corrigido. Um equilíbrio 
delicado que precisa ser constantemente vigiado.  

Voltando à questão dos irmãos, a Torá nos comanda explicitamente: 

Não vingue, e não guarde [desejo de vingança] contra os 
filhos de seu povo. Amarás o seu próximo com a você 
mesmo. Eu sou יהוה

.21
 

Este verso do Levítico reforça o conceito ético expresso no diálogo 
entre Deus e Caim, já no início do livro do Genesis. No caso de Caim, ele se 
deixa arrebatar pelo ciúme, que incontrolado extrapola para a raiva, que 
incontrolada evolui para a sede de vingança, que encontra seu caminho e é 
extravasada na eliminação do objeto do ciúme. Esaú se deixa arrebatar pela 
frustração, que incontrolada evolui para a raiva e daí para a sede de 
vingança que, todavia, não encontra um caminho para extravasar. O tempo 
também contribuiu para isso. José que também teve tempo para 
amadurecer, perdoa seus irmãos, e parece se encaixar no preceito do 
Levítico.  

Considerações finais 

O texto bíblico mostra-se contemporâneo e até mesmo profético pois 
nos oferece conceitos e propõe princípios éticos que a Humanidade ainda 
não conseguiu alcançar. 

Na Torá, a relação entre os irmãos evolui do ódio não controlado de 
Caim, a partir do ciúme de seu irmão, para o perdão de José aos seus 
irmãos. Em nenhum momento do desenrolar da história, José se deixa 
controlar pela raiva, ou planeja sua vingança, o que o diferencia dos que o 
antecederam. Ele segue seu caminho enfrentando as situações e buscando 
trazer delas o melhor, buscando reequilibrar os desequilíbrios.  

Aparentemente, no texto bíblico, o povo (a Humanidade) só estaria 

______________ 
20

 Levítico 19:15 
21

 Levítico 19:18 



CADERNOS DE SION 
FRATERNIDADE E JUSTIÇA SOCIAL: UMA ABORDAGEM BÍBLICA  

90 
 

pronto para seguir como tal quando desenvolvesse a noção de que é 
possível perdoar eventos passados entre irmãos, como no caso de José e 
que é possível não se render ao mal, mas dominá-lo, ao contrário de Caim. 
O ser humano tem essa capacidade, e só depende de sua escolha. O 
tempo é uma condição necessária – talvez não suficiente – ao 
amadurecimento e pode favorecer o encontro, se as experiências de vida 
forem usadas para tornar as pessoas mais tolerantes, como na história de 
Esaú e Jacó e mais plenamente, como na história de José.  

Pode-se, então, considerar que a justiça social, ou tzedaká, seria o 
resultado da evolução da fraternidade entre irmãos para a fraternidade 
promovida pela sociedade, a fraternidade social. 

REFERÊNCIAS 

BBC NEWS https://www.bbc.com/mundo/articles/cjr7dpxl07zo 

SACKS, J. To heal a fractured world: The ethics of responsibility. 

Schocken. 

Sefaria.org https://www.sefaria.org.il/texts, 2007. 

 
 
 

 

about:blank
about:blank


O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

91 
 

 

O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 
 

Luciano José Dias, Doutorando em Teologia pela PUC-SP, Mestre em 
Teologia Bíblica pela PUC-SP. Pós-gradado em práticas pedagógicas de 
ensino religioso e cultura judaico-cristã pelo Centro cristão de estudos 
judaicos em parceria com a Faculdade Assunção. Bacharel em Teologia 
pela Faculdade Metodista de São Paulo. Membro do Grupo de Pesquisa 

TIAT e bolsista CAPES.

 

RESUMO 

Ao longo das eras, de diversas formas e através de diversas ciências, tem-
se dirigido estudos que analisam o ser humano tanto em sua 
individualidade, como em sua capacidade de socialização. A conclusão 
desses estudos, apontam que o ser humano, possui uma natureza sociável, 
e uma inerente necessidade de interação e conexão com seus 
semelhantes. Desde os tempos primordiais, temos vivido em grupos, 
formando comunidades para compartilhar recursos, garantir proteção mútua 
e satisfazer necessidades emocionais e físicas. A habilidade de comunicar, 
cooperar e colaborar é essencial para nosso desenvolvimento e 
sobrevivência como espécie. Além disso, as relações sociais desempenham 
um papel vital no desenvolvimento emocional, cognitivo e psicológico, 
moldando nossas crenças, valores e comportamentos. Um movimento 
contrário a esse, pode ser observado no crescente individualismo que tem 
sido experimentado pela sociedade em nossos dias. Isso nos leva a 
perceber a importância crucial de estabelecer conexões sem perder de vista 
nossas características individuais. Equilibrar essa dicotomia é essencial 
para uma jornada individualizada dentro de um contexto coletivista. 
Palavras-chave: O homem, Ser social, fraternidade.   

ABSTRACT 

Throughout the ages, in various forms and through various sciences, studies 
have been conducted that analyse human being both in their individuality 
and in their capacity for socialization. The conclusion of these studies points 
to the fact that human beings possess a sociable nature and an inherent 
need for interaction and connection with their peers. Since ancient times, we 
have lived in groups, forming communities to share resources, ensure 
mutual protection, and satisfy emotional and physical needs. The ability to 
communicate, cooperate, and collaborate is essential for our development 

______________ 
 E-mail: lucianojdias@gmail.com  

 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

92 
 

and survival as a species. Additionally, social relationships play a vital role in 
emotional, cognitive, and psychological development, shaping our beliefs, 
values, and behaviors. A countermovement to this can be observed in the 
growing individualism experienced by society in our days. This leads us to 
perceive the crucial importance of establishing connections without losing 
sight of our characteristics. Balancing this dichotomy is essential for an 
individualized journey within a collectivist context. 
Keywords: Man, social being, fraternity. 

Introdução  

 O estudo do ser humano é uma área multidisciplinar que é abordada 
por diversas áreas do conhecimento, tais como: Psicologia; Antropologia; 
Sociologia; Neurociência; Filosofia; Biologia; Educação; Economia, entre 
outras, que se dedicam a estudar o ser humano em suas múltiplas 
dimensões (MIRANDA, 1993, 53-54). Cada uma delas oferece perspectivas 
únicas e complementares para compreender a complexidade da experiência 
humana.  

 A psicologia é a ciência que estuda o comportamento humano e os 
processos mentais, incluindo cognição, emoção, percepção, 
desenvolvimento humano, personalidade, saúde mental e psicopatologia 
(ESCOLA, Brasil, 2024). 

 A antropologia é a disciplina que estuda o ser humano em sua 
totalidade, abrangendo aspectos biológicos, sociais, culturais e evolutivos. 
Ela investiga a diversidade cultural, os sistemas de parentesco, as práticas 
religiosas, a linguagem, entre outros aspectos da experiência humana 
(PORFÍRIO, 2024).  

 A sociologia é a ciência que estuda a sociedade humana, incluindo 
suas estruturas, instituições, interações sociais, mudança social, 
desigualdade, cultura e processos de socialização (PORFÍRIO, 2024).   

 A neurociência é a área que estuda o sistema nervoso, incluindo o 
cérebro, a medula espinhal e os nervos, bem como os processos neurais 
subjacentes ao comportamento, cognição, emoção e função fisiológica 
(SZIDLOVSKI, 2023).  

 A filosofia investiga questões fundamentais relacionadas à natureza 
humana, como a mente-corpo, liberdade e determinismo, ética, moralidade, 
existência, conhecimento e propósito da vida (SANTOS, 2024).  

 A biologia estuda os aspectos biológicos do ser humano, incluindo 
sua anatomia, fisiologia, genética, desenvolvimento e evolução, bem como 
questões relacionadas à saúde e doença (SANTOS, 2024).   

 A educação examina o processo de aprendizagem e 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

93 
 

desenvolvimento humano ao longo da vida, incluindo métodos de ensino, 
teorias de aprendizagem, desenvolvimento cognitivo e social, e questões 
relacionadas ao sistema educacional (SOUSA, 2024).  

 A economia estuda o comportamento humano relacionado à 
produção, distribuição e consumo de bens e serviços, bem como questões 
de trabalho, desigualdade econômica e desenvolvimento humano 
(GUITARRARA, 2024). 

 Como evidenciamos, a amplitude, extensão e complexidade das 
diversas abordagens para estudar o ser humano são tão numerosas quanto 
fascinantes, refletindo a riqueza e a diversidade da experiência humana em 
suas múltiplas dimensões. Portanto, neste artigo, não buscamos esgotar a 
temática, mas sim contribuir para a reflexão sobre a capacidade humana de 
se agrupar, conviver, socializar e compartilhar a vida. 

Um ser social 

 Auguste Comte, conhecido como o pai da sociologia, explorou 
profundamente o conceito de que o ser humano é um ser social em sua 
teoria sociológica. Nascido em Montpellier, França, em 1798, é conhecido 
por popularizar o positivismo, uma abordagem filosófica que enfatiza a 
importância do método científico e a crença de que o conhecimento deve 
ser baseado em fatos observáveis. Ele desenvolveu sua filosofia positivista 
em obras como “Curso de Filosofia Positiva” (1830-1842). 

 Comte via os seres humanos como seres inerentemente sociais, 
cujo comportamento e desenvolvimento são moldados por suas interações 
dentro da sociedade. Ele argumentava que a natureza social do ser humano 
é essencial para compreender não apenas os aspectos individuais da vida 
humana, mas também a estrutura e o funcionamento da sociedade como 
um todo. Para Comte, a sociedade era um organismo complexo, composto 
por indivíduos interconectados que compartilham valores, normas, 
instituições e práticas culturais. Ele enfatizava a importância das relações 
sociais na formação da identidade individual e na manutenção da coesão 
social. 

 Além disso, Comte via a sociabilidade humana como um impulso 
fundamental para o progresso social e intelectual. Ele acreditava que os 
seres humanos são naturalmente inclinados a se unirem em comunidades e 
a colaborarem uns com os outros para alcançar objetivos comuns. Assim, 
através de suas análises sociológicas e filosóficas, Auguste Comte 
contribuiu significativamente para a compreensão do ser humano como um 
ser social, destacando a importância das relações interpessoais, da 
solidariedade e da cooperação na vida humana e no funcionamento da 
sociedade. O trabalho de Comte teve um impacto duradouro no 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

94 
 

pensamento social e científico. Seu positivismo influenciou não apenas a 
sociologia, mas também disciplinas como psicologia, antropologia e ciência 
política (PORFÍRIO, 2024). Mas Comte não foi o único a pensar o Ser 
humano nessa ótica, antes dele, Aristóteles já havia desenvolvido 
pensamento semelhante. 

Animal político 

 Aristóteles, um dos mais proeminentes filósofos da Grécia Antiga, 
também abordou o tema do ser humano como um ser social em suas obras. 
Em sua obra “Política”, Aristóteles discute a natureza da sociedade e do 
Estado. Ele argumenta que os seres humanos são naturalmente políticos, 
ou seja, têm uma tendência inerente de viver em comunidades organizadas. 
Aristóteles acreditava que a polis (cidade-Estado) era a forma mais elevada 
de comunidade política, onde os indivíduos poderiam realizar seu potencial 
moral e intelectual. Ele enfatizava a importância da vida em sociedade para 
o florescimento humano e a busca pela felicidade (RAMOS, 2014, p. 64). 

 Em sua “Ética a Nicômaco”, Aristóteles explora a natureza da ética e 
da virtude. Ele argumenta que as virtudes morais são adquiridas através do 
hábito e da prática, e que muitas delas têm uma dimensão social. Por 
exemplo, a virtude da justiça está relacionada à forma como interagimos e 
tratamos os outros membros da comunidade. Aristóteles também discute a 
importância da amizade (philia) como uma das virtudes mais importantes 
para o bem-estar humano, destacando a conexão fundamental entre os 
seres humanos. 

 No livro IX da obra Ética a Nicômaco, Aristóteles começa fazendo 
um elogio à amizade e a vida comunitária. O filósofo parte do pressuposto 
que todos nós precisamos viver em sociedade e logo desemboca na 
seguinte conclusão: 

Não menos estranho seria fazer do homem feliz um 
solitário, pois ninguém escolheria a posse do mundo 
inteiro sob a condição de viver só, já que o homem é um 
ser político e está em sua natureza o viver em sociedade. 
Por isso, mesmo o homem bom viverá em companhia de 
outros, visto possuir ele as coisas que são boas por 
natureza (Aristóteles, 1973, IX, 9, 1169 b 18/20). 

 Segundo o pensador, a partilha social é essencial para espécie 
humana, e a felicidade está intimamente ligada à convivência com os outros 
homens. Sociedade e homem mantêm, portanto, relações indissociáveis: o 
homem precisa da sociedade e a sociedade precisa do homem. A 
concepção de que o homem é um animal político em Aristóteles possui 
duas acepções. Na primeira delas podemos interpretar que, para o 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

95 
 

pensador, ao dizer que o homem é um animal político significa que somos 
seres que precisamos de uma coletividade, da vida comunitária, de uma 
vida partilhada na polis (RAMOS, 2014, p. 65). No entanto, outras espécies 
também dependem dessa organização social para sobreviverem, como é o 
caso das formigas. Por outro lado, ao afirmar que o homem é um animal 
político, Aristóteles também levanta a tese de que o ser humano é o único 
ser com capacidades discursivas. 

 Dono da palavra (logos), o homem é capaz de, através de uma 
linguagem complexa, transmitir aos outros homens aquilo que pensa para 
alcançarem objetivos comuns. Segundo o filósofo: 

A razão pela qual o homem é um animal político em grau 
mais elevado do que as abelhas ou qualquer outro animal, 
é clara: a natureza, como dissemos, não faz nada em vão, 
e o homem é o único animal que tem palavra (logos); — a 
voz (fone) expressa a dor e o prazer, e os animais 
também possuem, já que sua natureza vai até aí — a 
possibilidade de sentir dor e o prazer e expressá-los entre 
si. A palavra, porém, está destinada a manifestar o útil e o 
nocivo e, em consequência, o justo e o injusto. E esta é a 
característica do homem diante dos demais animais: — 
possuir, só ele, o sentido do bem e do mal, do justo e do 
injusto, etc. É a comunidade dessas coisas que faz a 
família e a cidade. (Aristóteles, 1982, I, 2, 1253 a, 7-12). 

 Ele também afirma que, a amizade é o vínculo social por excelência, 
que mantem a unidade entre os cidadãos de uma mesma cidade, ou entre 
companheiros de um grupo, ou entre os membros de uma empresa. 
(Aristóteles, Ética a Nicômaco, livro IX, cap. 9, 1170b, 6-7). Para ele a 
amizade social é uma virtude capaz de aperfeiçoar a natureza humana, 
posto que “no amigo encontramos um ‘outro eu’ que nos proporciona algo 
que nós mesmos sozinhos não podemos alcançar e sem ele não é possível 
dar início ao processo de humanização, uma vez que reconhece o outro 
como mediador, como aquele que me permite abrir para a alteridade (AVIZ, 
2017, p. 28). 

 Para Aristóteles, a amizade verdadeira não é provocada por uma 
paixão, mas motivada por um ato de eleição, ou seja, uma escolha da 
vontade que se segue à deliberação da inteligência. Esta amizade é 
caracterizada pela sinceridade, pela fidelidade e pelo desinteresse, é oposta 
ao egoísmo, ao orgulho e à adulação. Amizade é amar o outro por si 
mesmo, por aquilo que ele é e não por aquilo que ele me pode oferecer. 
Para Aristóteles, só a amizade civil possibilita a vida virtuosa que frutifica na 
amizade perfeita. Por isso, na Ética a Eudemo, ele afirma que “a política 
deve ter por objetivo fomentar a amizade virtuosa (Aristóteles, Ética a 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

96 
 

Eudemo, livro VII, 123b, 22-23).  

 Aristóteles tratou o tema do ser humano como um ser social ao 
argumentar que os indivíduos são naturalmente políticos e que a vida em 
sociedade é essencial para o florescimento humano e a busca pela virtude e 
felicidade. Ele enfatizou a importância da comunidade política e da amizade 
como elementos fundamentais na vida humana. 

O indivíduo  

 Aristóteles define o indivíduo como uma entidade substancial e 
autônoma, dotada de uma natureza própria e distintiva. Ele enfatiza a 
importância da forma, que é a essência ou natureza específica de cada 
coisa, na definição do indivíduo. Segundo Aristóteles, cada indivíduo 
pertence a uma espécie particular, mas possui suas próprias características 
individuais que o distinguem dos outros membros da mesma espécie. Além 
disso, para Aristóteles, o indivíduo é uma realidade concreta e singular, que 
existe de forma independente e é dotado de potencialidades próprias que 
podem ser desenvolvidas ao longo da vida (RAMOS, 2014, p. 74-75). 

 Ao nascer, cada indivíduo encontra-se imerso em um contexto social 
estabelecido ao longo de gerações, sendo assimilado por meio de 
interações sociais (STREY, 2002, p. 59). Desde os seus primórdios, o ser 
humano é concebido como um ser intrinsecamente ligado a relações 
sociais, absorvendo normas e valores presentes na família, entre seus 
pares e na sociedade em geral. Nesse sentido, a formação da 
personalidade humana, é resultado de um processo de socialização que 
envolve tanto fatores inatos quanto adquiridos. Os fatores inatos referem-se 
à herança genética recebida dos familiares, enquanto os fatores adquiridos 
derivam do ambiente social e cultural (SAVOIA, 1989, p. 54). 

 O ser humano, por sua natureza, é um ser que depende da interação 
com outros para receber afeto, cuidados e até mesmo para sua própria 
sobrevivência. Essa dependência da interação social é intrínseca à nossa 
condição, já que ouvir, tocar, sentir e ver o outro são elementos essenciais 
da nossa natureza social. A necessidade de relacionamento humano 
abrange uma variedade de motivos, desde a comunicação até a 
aprendizagem e o ensino, passando pelo desejo de expressar amor ao 
próximo e de demandar melhores condições de vida. Além disso, a 
interação com os outros permite ao ser humano melhorar seu ambiente 
externo e expressar suas vontades e desejos de forma mais plena. A vida 
do indivíduo, é construída através de sua participação em diversos grupos 
(familiares, de vizinho, de amigos, de trabalho) nos quais interagimos e 
crescemos. Os mais diversos grupos sociais influenciam na vida do 
indivíduo. 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

97 
 

 O indivíduo possui uma compreensão clara das características que o 
distinguem dos outros, incluindo seus atributos biológicos, sua constituição 
física, seus traços distintivos e sua psique, que abarca emoções, 
sentimentos, vontades, assim, como seu temperamento. No entanto, ao ser 
objeto de estudo tanto na psicologia social quanto na sociologia, o indivíduo 
é abordado de acordo com a perspectiva delineada por (RAMOS, 2003, p. 
238), que se apresenta da seguinte forma: 

Indivíduo dentro dos seus padrões sociais, vive em 
sociedade, como membro do grupo, como “pessoa”, como 
“socius”. A própria consciência da sua individualidade, ele 
a adquire como membro do grupo social, visto que é 
determinada pelas relações entre o “eu” e os “outros”, 
entre o grupo interno e o grupo externo. 

 Ao investigarmos o indivíduo, observamos como ele estrutura seus 
pensamentos e comportamentos. Dessa forma, concluímos que essa 
construção e organização são moldadas pelo contato com os outros. Daí a 
importância de estudar não apenas o indivíduo como entidade social, mas 
também sua influência pelos padrões culturais dentro da sociedade em que 
está inserido, uma vez que a cultura estabelece normas específicas. 
Portanto, para uma compreensão abrangente do indivíduo e da sociedade, 
é essencial compreender a cultura à qual pertencemos. 

Fratelli Tutti 

 Na encíclica “Fratelli Tutti”, escrita pelo Papa Francisco e publicada 
em outubro de 2020, é abordada a temática da fraternidade de forma 
abrangente, explorando diversos aspectos relacionados às relações 
humanas e à construção de uma sociedade mais justa e solidária. Temas 
como Fraternidade e Amizade Social; Exclusão e Desigualdade; Diálogo e 
Encontro Inter-religioso e Intercultural; Responsabilidade Social e Política; 
Cuidado com o Meio Ambiente estão presentes e Papa Francisco apresenta 
o seu projeto de fraternidade, baseado na amizade social e no amor político, 
tendo o diálogo como caminho necessário para a cultura do encontro (FT, n. 
5). 

 Para o Papa Francisco, a amizade social é um conceito que aborda 
a qualidade e a profundidade dos laços sociais entre as pessoas, 
transcendendo as diferenças e promovendo a solidariedade, o respeito 
mútuo e o cuidado pelos outros. Na encíclica “Fratelli Tutti”, o Papa 

Francisco explica que a amizade social é uma expressão da fraternidade 
que deve orientar as relações humanas em todos os níveis da sociedade. A 
amizade social implica em um compromisso ativo em promover o bem-estar 
dos outros, especialmente dos mais vulneráveis e marginalizados. Ela 
envolve a disposição de se colocar no lugar do outro, de compartilhar 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

98 
 

alegrias e tristezas, e de trabalhar em conjunto para superar desafios e 
construir um mundo mais justo e solidário (FT, n. 97). 

 Além disso, a amizade social requer a prática do diálogo e do 
encontro entre diferentes culturas, religiões e tradições, como forma de 
promover a compreensão mútua e a construção da paz. Ela exige a 
superação de preconceitos e estereótipos, e o estabelecimento de relações 
de confiança e cooperação entre os diversos membros da família humana 
(FT, n. 59).  

A Cultura  

 Se entendermos que a essência humana se forma através da 
comunicação, então a vida humana se desenrola como uma teia de 
conversas ou, em um sentido mais abrangente, na interseção de diversas 
redes de comunicação. Essas várias redes de comunicação formam o que 
reconhecemos como diferentes culturas. Seguindo essa perspectiva e linha 
de argumentação, se um grupo humano mantiver consistentemente ao 
longo do tempo uma rede de comunicação, estaremos diante de uma 
cultura. Como a comunicação envolve tanto o uso da linguagem quanto a 
expressão emocional, as emoções devem ser incluídas na definição de 
cultura. Assim: 

Uma cultura é uma rede de conversações que define um 
modo de viver, um modo de estar orientado no existir, um 
modo de crescer no atuar e no emocionar. Cresce-se 
numa cultura vivendo nela como um tipo particular de ser 
humano na rede de conversações que a define. 
(Maturana, 1997, p. 177). 

 Humberto Maturana, em sua obra “A Ontologia da Realidade”, 
apresenta uma abordagem que destaca a importância da linguagem na 
construção da realidade e da cultura. Ele argumenta que os seres humanos 
vivem em um mundo que é socialmente construído por meio da linguagem e 
das interações sociais. Maturana enfatiza que a linguagem não é apenas 
um meio de comunicação, mas também um sistema complexo que molda 
nossas percepções, entendimentos e ações. Embora ele não forneça uma 
definição explícita de cultura nesse contexto, suas ideias sobre a natureza 
da linguagem e da comunicação estão intrinsicamente ligadas ao 
entendimento da cultura como um fenômeno comunicativo e socialmente 
construído. Ele sugere que a cultura emerge da interação entre os 
indivíduos e é transmitida através da linguagem e dos padrões de 
comportamento social. 

 De fato, o indivíduo, como entidade singular e inserida numa 
dinâmica social, evolui em um ambiente multicultural, onde uma diversidade 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

99 
 

de regras, padrões, crenças, valores e identidades é evidente. Nesse 
sentido, a cultura se configura como um processo de “intercâmbio” 
constante entre os indivíduos, grupos e sociedades.  

 Quando o indivíduo começa a utilizar a linguagem, ele se envolve 
em um processo cultural no qual, por meio de símbolos, ele reproduz o 
contexto cultural em que está imerso. Strey destaca que o indivíduo não só 
contribui para a criação, mas também para a preservação da cultura 
presente na sociedade. Cada sociedade humana possui sua própria cultura, 
que se manifesta e é reconhecida através do comportamento dos indivíduos 
(STREY, 2002, p. 58). Conforme apontado por ele, “o homem é também um 
animal, mas um animal que se distingue dos demais por sua natureza 
cultural”. Para o autor, cultura engloba os hábitos, normas sociais, intuições 
e tipos de interação interpessoal de um grupo específico, adquiridos no 
contexto das atividades coletivas. 

 Portanto, é imperativo entender que a cultura não deve ser vista 
como algo isolado, mas sim como um conjunto integrado de características 
comportamentais adquiridas. Essas características são expressas pelos 
indivíduos de uma sociedade e compartilhadas por todos eles. Nesse 
sentido, a cultura abrange o modo de vida completo de um grupo humano, 
incluindo seus elementos naturais, não naturais e ideológicos. Conforme 
salientado por (RAMOS, 2003, p. 265), “as culturas permeiam o indivíduo 
[...] assim como as instituições sociais moldam estruturas psicológicas [...], o 
ser humano pensa e age dentro do contexto cultural que o envolve”. 

 A partir dessas premissas, é crucial reconhecer o papel ativo do 
indivíduo dentro do contexto cultural. Ele possui a liberdade de tomar 
decisões e interpretar informações de novas maneiras. Por meio de um 
processo criativo e colaborativo, o indivíduo contribui para a construção 
contínua e contextualizada da cultura em que está inserido. Ele participa 
ativamente na definição e adaptação das normas culturais por meio de 
interações coletivas, ao mesmo tempo em que é influenciado por elas. 
Podemos entender a cultura como uma herança social, transmitida através 
do ensino de geração em geração. 

 Assim sendo, é fundamental adquirir compreensão da realidade 
cultural de um indivíduo para entender suas práticas, costumes e 
concepções, bem como as mudanças que ocorrem ao longo de sua vida. É 
nesse contexto sociocultural que o processo de socialização do indivíduo se 
desenrola. Sua personalidade, atitudes e opiniões são moldadas pelas 
interações socioculturais, nas quais ele exerce controle e planejamento 
sobre suas próprias atividades, essas interações, começam a serem 
experimentadas no seio da família (SAVOIA, 1989, p. 54).  

 Ao nascer, o ser humano estabelece seu primeiro contato com a 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

100 
 

família, inicialmente com a mãe, que proporciona cuidados físicos e afetivos, 
e simultaneamente com o pai e os irmãos, que transmitem atitudes, crenças 
e valores que moldarão seu desenvolvimento psicossocial. Em um segundo 
momento, a interferência da escola se faz presente. Nessa fase, o indivíduo 
muitas vezes já carrega consigo referências de comportamento e orientação 
pessoal básica, adquiridas através do contato inicial com a família (SAVOIA, 
1989). 

 Os meios de comunicação em massa são reconhecidos como 
agentes socializadores, especialmente diante das inovações tecnológicas 
na atualidade histórica. No entanto, nem sempre têm consciência do 
impacto que exercem no processo de socialização e na formação da 
personalidade do indivíduo. Enquanto na família e na escola há uma relação 
didática, na televisão a comunicação é direta e impessoal (SAVOIA, 1989, 
p. 57). 

 Segundo o Papa Francisco, a amizade social é um elemento crucial 
na construção de uma sociedade mais fraterna e solidária, fundamentada 
no amor, no respeito e no cuidado recíproco. Ela representa uma expressão 
tangível da fraternidade, que nos convoca a viver em comunhão e harmonia 
com os outros, sempre em busca do bem comum e da promoção da 
dignidade de cada indivíduo. A amizade social, portanto, encarna o amor 
presente nas relações sociais; é o amor que fundamenta a interação entre 
pessoas e povos; é o amor transformado em cultura. E esse amor nos 
impulsiona em direção à comunhão universal. Ninguém amadurece ou 
alcança plenitude isoladamente. O amor, por sua própria natureza, 
demanda uma abertura progressiva e uma maior capacidade de 
acolhimento aos outros, em uma jornada sem fim que une todas as 
periferias em um profundo sentido de pertencimento mútuo. Como Jesus 
nos ensina em Mateus 23,8, “todos somos irmãos” (FT, n. 95). 

Contexto religioso 

 No contexto religioso, a compreensão do homem como um ser 
sociável pode ser explorada através de diversas perspectivas teológicas e 
filosóficas. Muitas tradições religiosas enfatizam a importância das relações 
interpessoais e comunitárias como parte integrante da vida espiritual e 
moral. Ensina-se que os seres humanos estão interligados uns aos outros e 
à divindade. Isso promove a ideia de que as ações individuais têm impacto 
não apenas em si mesmas, mas também na comunidade e no mundo como 
um todo (ELIADE, 1992, p. 14).  

 Essas tradições religiosas, valorizam a solidariedade e o apoio 
mútuo entre os membros da comunidade. Isso se manifesta em práticas 
como caridade, serviço comunitário e compartilhamento de recursos, 
demonstrando um apreço por princípios éticos que guiam as interações 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

101 
 

sociais e promovem a justiça, a compaixão e o respeito mútuo, ajudando a 
moldar o comportamento dos indivíduos em relação aos outros membros da 
sociedade. No campo religioso, portanto, a compreensão do homem como 
um ser sociável está intimamente ligada à ideia de comunidade, 
solidariedade, comunhão e responsabilidade mútua, todos fundamentados 
em princípios éticos e espirituais (ELIADE, 1992, p. 33).  

O evangelista Mateus, no capítulo 23, versículo 8, nos lembra que 
somos todos irmãos, – “Quanto a vós, não permitais que vos chamem 
‘Rabi’, pois um só é o vosso Mestre e todos vós sois irmãos,” (Bíblia de 
Jerusalém) – ressalta a igualdade e a fraternidade entre os seres humanos, 
independentemente de suas diferenças individuais. Essa mensagem está 
intimamente ligada à necessidade humana de se relacionar, pois reconhece 
que os laços de fraternidade e união são essenciais para a realização plena 
da humanidade. 

 Ao entender que somos todos irmãos, somos chamados a cultivar 
relações baseadas no amor, no respeito mútuo e na solidariedade. Esses 
vínculos de fraternidade não apenas satisfazem uma necessidade humana 
fundamental de conexão e pertencimento, mas também promovem a 
construção de comunidades mais justas e harmoniosas. A passagem Bíblica 
de Mateus 23,8 indica a necessidade humana de se relacionar e ressalta a 
importância de reconhecermos nossa interconexão como seres humanos e 
de cultivarmos relações significativas e enriquecedoras com os outros, em 
um espírito de igualdade, compaixão e cooperação (FT, n. 95). 

Fraternidade e amizade social (CF 2024) 

 A Campanha da Fraternidade, ao longo de seus 60 anos de 
existência, enfatiza a importância da fraternidade como uma expressão de 
comunhão e solidariedade entre os seres humanos. Isso ressoa com a ideia 
de que o homem é inerentemente sociável e que as relações interpessoais 
são essenciais para a realização plena da humanidade. Muitas edições da 
Campanha da Fraternidade focam em questões de justiça social e 
dignidade humana, destacando a responsabilidade mútua que os seres 
humanos têm uns com os outros e também com a natureza criada. Isso está 
alinhado com a compreensão do homem como um ser sociável, cujo bem-
estar está ligado ao bem-estar da comunidade como um todo. A Campanha 
da Fraternidade frequentemente incentiva a ação comunitária e o 
engajamento cívico como formas de promover a fraternidade e enfrentar 
desafios sociais. Isso reflete a noção de que os seres humanos são 
chamados a trabalhar juntos em prol do bem comum, reconhecendo sua 
interdependência e responsabilidade uns com os outros. 

 Em 2024, a CF nos apresenta o tema “Fraternidade e amizade 
social”, mostrando que a amizade, sentimento fiel de estima entre as 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

102 
 

pessoas, é um dom de Deus, um fenômeno humano universal, que nasce 
da livre oferta de si mesmo para abrir-se ao mistério do outro. Afirma a CF 
que, a amizade é um caminho de humanização e de renovação das 
relações fraternas, que nos permite existir e viver com a responsabilidade e 
o compromisso de transformar a própria vida e a vida do outro (CF 2024 - 
Texto-Base, p. 18). 

 A amizade é um dos aspectos mais fundamentais e significativos da 
experiência humana. Ela vai além de simplesmente ter conhecidos ou 
colegas; é um vínculo emocional profundo que se desenvolve entre pessoas 
que compartilham interesses, valores, experiências e apoio mútuo. A 
amizade é caracterizada por uma conexão genuína, confiança, respeito, 
empatia e reciprocidade. 

 Uma amizade verdadeira é uma fonte de conforto, apoio e alegria. 
Os amigos estão lá nos bons e maus momentos, oferecendo suporte 
emocional, encorajamento e compreensão. Eles celebram nossas vitórias e 
nos ajudam a superar desafios. Além disso, os amigos desempenham um 
papel importante em nossa saúde mental, fornecendo um espaço seguro 
para compartilhar nossos pensamentos, preocupações e emoções mais 
íntimas. 

A amizade também desempenha um papel vital no desenvolvimento 
pessoal. Através das interações com os amigos, aprendemos mais sobre 
nós mesmos, nossas habilidades sociais e nossa capacidade de nutrir 
relacionamentos significativos. Os amigos nos desafiam a crescer, nos 
incentivam a alcançar nossos objetivos e nos ajudam a nos tornarmos 
versões melhores de nós mesmos. 

 Além disso, a amizade transcende barreiras sociais, culturais e 
geográficas, conectando pessoas de diferentes origens e estilos de vida. Ela 
promove a compreensão, a tolerância e a aceitação da diversidade, 
fortalecendo os laços humanos e construindo pontes entre comunidades. 
Em resumo, a amizade é uma parte essencial da experiência humana, 
proporcionando apoio emocional, crescimento pessoal e conexão com os 
outros. É uma força poderosa que enriquece nossas vidas e nos lembra da 
importância dos relacionamentos genuínos e significativos. 

 Aristóteles refletiu sobre a amizade de maneira orgânica e 
sistemática em sua obra Ética a Nicômano, afirmando que, “a amizade é o 
vínculo social por excelência, que mantém a unidade entre os cidadãos de 
uma mesma cidade, ou entre companheiros de um grupo, ou entre os 
membros de uma empresa” (Aristóteles, Ética a Nicônio, livro IX, cap. 9, 
1170b, 6-7). 

 Para o Papa Francisco, a amizade social é um chamado para que 
todas as pessoas se vejam como irmãos e irmãs, compartilhando um 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

103 
 

destino comum e trabalhando juntas para construir um mundo melhor para 
todos. É uma convocação a valorizar o direito à vida, o direito ao seu 
desenvolvimento integral, sobrepondo-se ao individualismo utilitarista, que 
fecha as pessoas à transcendência de si mesmas, que surge na interação 
social. (FT, n. 111). 

Individualismo 

 O individualismo pode impactar negativamente os relacionamentos 
sociais enfatizando a busca pelo sucesso pessoal e pela realização 
individual, às custas da conexão emocional e do apoio mútuo entre as 
pessoas. Isso pode levar a relacionamentos superficiais e falta de empatia 
com os outros.  

Numa cultura individualista, as pessoas são incentivadas a competir 
umas com as outras em vez de colaborar e cooperar, criando uma 
atmosfera de desconfiança e rivalidade, prejudicando a capacidade de 
construir relacionamentos saudáveis e produtivos, levando as pessoas a 
priorizarem seus interesses pessoais em detrimento das necessidades da 
comunidade e do bem comum. Isso pode resultar em uma falta de 
responsabilidade social e na negligência das questões sociais e ambientais 
que afetam a todos.  

 Em uma sociedade individualista, as pessoas podem se sentir mais 
isoladas e solitárias, pois falta um senso de pertencimento e apoio social, 
tendo consequências negativas para a saúde. O individualismo pode 
contribuir para a perpetuação da desigualdade social, já que aqueles que 
têm mais recursos e privilégios podem se concentrar em seus próprios 
interesses em detrimento dos menos favorecidos, levando à exclusão social 
e ao enfraquecimento dos laços de solidariedade e coesão social. 

 Certamente, vivenciamos um paradoxo entre o desejo de ser 
diferente e particularizado e a massificação da moda do “igual”. Vivemos 
num mundo de influência existencialista e capitalista, onde a maioria dos 
programas de televisão defende a afirmação do indivíduo contra a força do 
grupo. Nessa estrutura econômica de consumo, que fortalece no indivíduo a 
ânsia por produtos personalizados, o homem é cada vez mais visto como 
indivíduo isolado. Essa ênfase na liberdade individual corrobora a 
construção do “Eu me amo e vivo meu eu”. Portanto, o sujeito perde a visão 
de interdependência social e crê-se inatingível. O perigo do individualismo 
está nessa construção da ilusão de independência, gerando o egoísmo e a 
insensibilidade (ALBUQUERQUE, 2024). 

 O papel crucial do individualismo no desenvolvimento da cultura 
ocidental destacou-se durante o renascimento, com o processo de 
individualização fortalecido pelo humanismo, onde o homem se colocou 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

104 
 

como protagonista de suas próprias ações. Assim, essa transformação não 
apenas impactou o indivíduo, mas também reverberou na própria essência 
da cultura (ALBUQUERQUE, 2024). Diversas reflexões emergem a respeito 
dessa mudança, sendo a globalização um discurso central que influencia 
diretamente os processos culturais. Ela propicia o aumento dos choques 

interétnicos
1
, a ressignificação e até mesmo a autoafirmação das 

identidades culturais. 

 A questão do valor econômico, que desempenha um papel crucial no 
sistema capitalista, nos leva a considerar as mudanças pelas quais o 
indivíduo passa nos grupos sociais, nos quais o objeto de poder é 
frequentemente medido pelo aspecto financeiro, como “quanto eu ganho”. 
Quando o indivíduo enfrenta dificuldades para se adaptar às mudanças 
decorrentes desse processo de individualização, as consequências de uma 
“derrota” ou “vitória” dentro dos padrões individualistas tornam-se bastante 
complexas (ALBUQUERQUE, 2024). 

 Simmel destaca o valor do dinheiro na sociedade, que é moldada por 
relações de autonomia e independência pessoal. O dinheiro emerge como 
um mediador central dessas relações, sendo visto como um meio de 
relacionamento universal que confere ao indivíduo a mesma liberdade e 
identidade em qualquer lugar do mundo. O dinheiro proporciona ao 
indivíduo singular a oportunidade de satisfazer plenamente seus desejos, 
em uma proximidade repleta de tentações. Há a possibilidade de alcançar, 
quase instantaneamente, tudo o que é desejável (SIMMEL, 1998, p. 35). 

 Atualmente, a não conformidade com os padrões impostos pelo 
individualismo contribui para o surgimento de doenças que se manifestam a 
nível individual, como as doenças psíquicas. Crises de identidade, 
transtornos obsessivo-compulsivos, síndrome do pânico, ansiedade, 
depressão e outros são, sem dúvida, sintomas desse processo de 
individualização. Quando o indivíduo não consegue alcançar os padrões 
impostos pelo próprio individualismo, ele entra em conflito com sua própria 
essência individualista, o que pode desencadear esses distúrbios psíquicos. 

 Compreendemos que o homem não está disposto a se distanciar 
completamente de seu eu-coletivo, pois reconhece que sozinho não 
conseguiria sobreviver. No entanto, é crucial estabelecer conexões de modo 
a não perder suas características individuais. Assim, equilibrar essa 
dicotomia é essencial para uma jornada individualizada dentro de um 
contexto coletivista (ALBUQUERQUE, 2024). 

 Para isso, deve ser considerado o papel das relações sociais e da 
interdependência na formação da identidade individual e coletiva. Além 

______________ 
1
 Relativo às relações e trocas entre etnias diferentes 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

105 
 

disso, podemos explorar como as influências culturais, históricas e 
econômicas moldam as percepções e comportamentos individuais em 
relação à comunidade. Também seria interessante examinar como 
diferentes sistemas políticos e filosofias sociais abordam essa dicotomia 
entre o eu e o coletivo, e como podem promover um equilíbrio saudável 
entre essas duas dimensões. Por fim, podemos investigar exemplos 
concretos de práticas sociais, políticas e econômicas que buscam promover 
tanto a autonomia individual quanto o bem-estar coletivo. 

Considerações finais  

 Como pudemos apurar até aqui, o ser humano é indiscutivelmente 
um produto das relações sociais, ao mesmo tempo em que ele é individual, 
é também coletivo. Desde o nascimento até a morte, estamos imersos em 
interações grupais que moldam quem somos. Essas interações ocorrem em 
diversos contextos, como família, vizinhança e ambiente de trabalho, e são 
influenciadas por padrões culturais que fornecem normas, crenças e 
valores.  

 A socialização, processo pelo qual nos integramos na sociedade, 
ocorre nesse contexto sócio-histórico, mediada pelos agentes 
socializadores, como família, escola e meios de comunicação em massa. À 
medida que nos socializamos e ampliamos nossas relações, assumimos 
novos papéis sociais e status que definem nossa posição na sociedade. A 
compreensão desses fenômenos sociais nos permite explicar nossa 
identidade social e entender por que somos como somos. Essa consciência 
de si mesmo, por sua vez, é desenvolvida por meio das relações sociais e 
dos papéis que desempenhamos. Portanto, reconhecer a influência das 
relações sociais, da cultura e dos agentes de socialização é fundamental 
para compreender a formação da identidade e a dinâmica da sociedade em 

que vivemos. Afinal, como o título dessa obra afirma, o homem é um 
ser social. 

REFERÊNCIAS 

AMADO, Joel Portela Dom; HANSEN, Jean Poul Pe; VENÂNCIO, Mariana 
Aparecida. Campanha da fraternidade 2024. Fraternidade e amizade 
social: “Vós sois todos irmãos e irmãs”. Texto-Base. CNBB, 2023. 

ARISTOTE. La politique. Tradução de J. Tricot. Paris: Vrin, 1982. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Valandro e Gerd 
Bornheim. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

ARISTOTLE. The works of Aristotle translated into English. Ed. by W. D. 
Ross. Oxford: Clarendon Press, 1966. 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

106 
 

AVIZ, Darlan Aurélio de. Uma alma em dois corpos: a amizade cristã como 
processo de humanização e manifestação do amor de Deus na Oração de 
São Gregório de Nazianzo. Dissertação (mestrado)–Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro, Departamento de Teologia, 2017. 

BÍBLIAS: Jerusalém (BJ) e Pastoral (NBP), Paulus; Ecumênica, Loyola. 

BORTOLINI, José. Pentateuco e história deuteronomista. Aparecida: 

Santuário, 2018. 

COSTA, M. C. C. Sociologia: Introdução à ciência da sociedade. 4. ed. 
São Paulo: Moderna, 2010. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social. 
São Paulo: Paulus, 2020. 

LANE, Silvia T. Maurer. O que é psicologia social. 22. ed. São Paulo: 
Brasiliense, 2006. 

MATURANA, H. A ontologia da realidade. UFMG, Belo Horizonte, 1997. 

MIRANDA, Ivanise Leite de. Considerações sobre o indivíduo 
representativo. Paidéia (Ribeirão Preto), Número: 5, Publicado: 1993 

MYERS, David G. Psicologia Social. 6. ed. Rio de Janeiro: LTC, 2000. 

PISANI, Elaine Maria. Temas de psicologia social. 2. ed. Petrópolis: 
Vozes, 1996. 

RAMOS, Arthur. Introdução à psicologia social. 4. ed. Santa Catarina: 
UFSC, 2003. 

RAMOS, Cesar Augusto. Aristóteles e o sentido político da comunidade 
ante o liberalismo. Kriterion, Belo Horizonte, Número 55, 2014. 

SAVOIA, Mariângela Gentil. Psicologia social. São Paulo: McGraw-Hill, 
1989. 

SAWAIA, Bader (Org.). As artimanhas da Exclusão: análise psicossocial e 
ética da desigualdade social. 6. ed. Petrópolis, 2006. 

SIMMEL, Georg. O Dinheiro na Cultura Moderna. In: Jessé Souza e B. 
Oëlze, orgs. Simmel e a Modernidade. Brasília: Editora UnB, 1998, pp. 23 a 
40. 

SIMMEL, Georg. O Indivíduo e a Liberdade. In: Jessé Souza e B. Oëlze, 
orgs. Simmel e a Modernidade. Brasília: UnB, 1998, pp. 109–117. 

STREY, Marlene Neves (Org.). Psicologia Social Contemporânea. 7. ed. 

Rio de Janeiro: Vozes, 2002. 



O SER HUMANO, UM SER SOCIAL 

CADERNOS DE SION 

 

107 
 

WOLFF, F. Aristóteles e a política. Tradução de Thereza Stummer e Lygia 
Watanabe. São Paulo: Discurso, 1999. 

SITES  

ALBUQUERQUE, Rosângela Nieto de. O perigo do individualismo na 
formação do sujeito: o que eu tenho a ver com isso? Disponível em: 
https://www.construirnoticias.com.br/o-perigo-do-individualismo-na-
formacao-do-sujeito-o-que-eu-tenho-a-ver-com-isso/. Acesso em 18 de 
março de 2024. 

ESCOLA, Brasil. “O que é Psicologia”; Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/psicologia/o-que-e-psicologia.htm. Acesso em 
03 de março de 2024. 

GUITARRARA, Paloma. “Geografia econômica”; Brasil Escola. Disponível 
em: https://brasilescola.uol.com.br/geografia/geografia-economica.htm. 
Acesso em 03 de março de 2024. 

PORFíRIO, Francisco. “Antropologia”; Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/antropologia.htm. Acesso em 03 de 
março de 2024. 

PORFíRIO, Francisco. “Auguste Comte”; Brasil Escola. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/auguste-comte.htm. Acesso em 03 
de março de 2024. 

PORFíRIO, Francisco. “Para que serve a sociologia?”; Brasil Escola. 
Disponível em: https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/sociologia2.htm. 
Acesso em 03 de março de 2024. 

SANTOS, Vanessa Sardinha dos. “Biologia”; Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/biologia. Acesso em 03 de março de 2024.  

SANTOS, Wigvan Junior Pereira dos. “Filosofia”; Brasil Escola. Disponível 

em: https://brasilescola.uol.com.br/filosofia. Acesso em 03 de março de 
2024. 

SOUSA, Rafaela. “Educação”; Brasil Escola. Disponível em: 
https://brasilescola.uol.com.br/educacao. Acesso em 03 de março de 2024. 

SZIDLOVSKI, Talita. O que é neurociência e o que ela estuda? 
Disponível em: https://uniguacu.com.br/o-que-e-neurociencia-e-o-que-ela-
estuda/. Acesso em 17/03 2024. 

 

 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

108 
 

 

IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO 
UNIVERSAL NO EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

Vamberto Marinho de Arruda Junior, Doutorando e Mestre em Teologia 

pela PUC-SP. Bolsista Capes. Graduado e Especialista em Teologia pelo 
Seminário Adventista Latino-Americano de Teologia; membro do grupo de 

pesquisa: Lepralise do PPG em Teologia da PUC-SP.  

RESUMO 

O artigo analisa as interações de Jesus com grupos marginalizados e 
vulneráveis no Evangelho de Lucas. Observa-se o foco universal de 
salvação em sua mensagem, desafiando normas sociais ao incluir coxos, 
cegos, leprosos, mulheres, pecadores, publicanos, samaritanos, gentios, 
pobres e desfavorecidos. As curas e interações não apenas demonstram 
poder divino, mas também a intenção de Jesus em oferecer dignidade e 
esperança aos marginalizados. A abordagem inclusiva se estende aos 
fariseus, mostrando a importância da compaixão e justiça divinas para 
todos. O estudo destaca a mensagem de igualdade e fraternidade entre 
todos os seres humanos, enfatizando a responsabilidade de cuidar dos 
marginalizados. Como discípulos de Jesus, somos chamados a agir em 
solidariedade com os desfavorecidos, reconhecendo nossa humanidade 
comum e transformando vidas com compaixão e inclusão. 
Palavras-chave: Lucas. Fraternidade. Inclusão. 

ABSTRACT 

The article examines Jesus' interactions with marginalized and vulnerable 
groups in the Gospel of Luke. It observes the universal focus of salvation in 
his message, challenging social norms by including the lame, blind, lepers, 
women, sinners, tax collectors, Samaritans, Gentiles, poor, and 
disadvantaged. The healings and interactions not only demonstrate divine 
power but also Jesus' intention to offer dignity and hope to the marginalized. 
The inclusive approach extends to the Pharisees, showing the importance of 
divine compassion and justice for all. The study highlights the message of 
equality and fraternity among all humans, emphasizing the responsibility to 
care for the marginalized. As disciples of Jesus, we are called to act in 
solidarity with the disadvantaged, recognizing our common humanity and 
transforming lives with compassion and inclusion. 
Keywords: Luke. Fraternity. Inclusion. 

______________ 
 E-mail: prvambertojr@gmail.com 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

109 
 

Introdução 

O Evangelho segundo Lucas apresenta um foco particularmente 
amplo e inclusivo em relação à salvação oferecida por Jesus. Este estudo 
analisa as interações de Jesus com diversos grupos marginalizados e 
vulneráveis, destacando como essas narrativas refletem o conceito de 
salvação presente em Lucas. E esta salvação tem um enfoque universal, ou seja, 

é  destinada a todos e todas, a todos os povos e a cada nicho, grupo, dentro destes 

povos, como bem explica Fitzmyer (2008, p. 187): “Outro aspecto da distinta visão 

lucana da história da salvação é sua dimensão universalista. A nova irrupção da 

atividade salvífica divina na história humana inclui a extensão da salvação a pessoas 

fora do antigo povo escolhido de Deus.” 

Ao examinar como Jesus cuidou das mulheres, pecadores, 
publicanos, samaritanos e gentios, pobres e desfavorecidos, doentes e 
pessoas com deficiência, até mesmo dos fariseus, podemos compreender 
melhor o alcance abrangente da mensagem de Lucas.1 Esta pesquisa 
enfatiza que o foco na salvação universal não apenas apoia, mas também 
fortalece a ideia de que somos todos irmãos, independentemente de nossa 

posição na sociedade. Todos somos ovelhas que precisam de um pastor compassivo 

que venha nos buscar, como expressa Marshall: 

______________ 
1
 “No Evangelho de Lucas, Jesus mostrou predileção por vítimas de um poder que 

criava uma situação de exclusão e opressão: doentes (Lc 4,40; 14,21-24), pobres, 
famintos (Lc 6,20-22; 16,19-31), pecadores (Lc 18,13-14), pagãos (Lc 7,1-10), 
crianças (Lc 18,15-17; 9,46-48). Ele é o ‘amigo de publicanos e pecadores’ (7,34). 
Para aqueles que estavam longe da vida cúltica em Israel por incapacidade de 
cumprir todos os preceitos da Lei judaica ou para aqueles que haviam cometido o 
mal, a misericórdia que marca a ação de Jesus responde com o perdão irrestrito. 
No Evangelho de Lucas, Jesus é o protagonista dos grandes perdões: do perdão à 
mulher pecadora (7,36-50), a Zaqueu (19,1-10), ao malfeitor arrependido (23,39-43) 
e também o perdão ao ‘filho pródigo’ da parábola (15,11-32). Na cura do paralítico, 
a cura acontece para que os ouvintes de Jesus saibam que o Filho do Homem tem 
poder de perdoar os pecados na terra (5,17-26). No terceiro Evangelho, o chamado 
dos primeiros discípulos se dá também num momento de pesca, mas diferente de 
Marcos e Mateus. A condição de Pedro é de ‘pecador’ (Lc 5,8) e não de pescador e, 
a partir da Palavra de Jesus, deixa de chamá-lo de ‘mestre’ e passa a nomeá-lo 
‘Senhor’. Jesus vem em busca dos pecadores e excluídos pela religião. É a partir 
do encontro e da experiência misericordiosa com Jesus que surgem as mudanças 
de vida. O arrependimento, a conversão, o retorno, o encontro...A mudança radical 
de vida de quem estava perdido é expressa com a palavra metanoia, que significa 
também uma mudança de mentalidade. Espera-se então um novo começo de vida, 
uma oportunidade nova que Jesus oferece gratuitamente.” PERONDI, Ildo; 
CATENASSI, Fabrizio Z. Misericórdia, Compaixão e Amor: O rosto de Deus no 
Evangelho de Lucas. Cadernos Teologia Pública, São Leopoldo, UNISINOS, Ano 
13, v. 13, n. 118, 2016, p. 20-21. 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

110 
 

As notas principais soadas no início são as ideias de 
salvação e boas novas. O ensino, as curas e os atos de 
compaixão mostrados por Jesus são partes da 
proclamação das boas novas, e a mensagem de Jesus é 
resumida com precisão ao dizer: “O Filho do homem veio 
buscar e salvar o que se havia perdido.”  Lucas enfatiza 
particularmente como esta salvação é para todos os que 
são pobres e necessitados e o impacto total do Evangelho 
é mostrar a “largura da misericórdia de Deus”. (Marshall, 
1978, p. 35-36). 

Antes de mais nada, se realça que a obra lucana é  uma obra com 
duas partes, o Evangelho de Lucas tem um livro histórico que o acompanha, 
é uma segunda parte, o livro de Atos dos Apóstolos,2 o que em si já uma 
novidade com relação aos demais evangelistas. E tem mais, “Considerados 
juntamente, os livros do evangelho de Lucas e dos Atos dos Apóstolos 
representam pouco mais do que um quarto do volume do N.T.” (CHAMPLIN, 
s.d., p. 909). Além da novidade literária, há também a maneira como os livro 
foram escritos, já que a forma como se diz algo é tão importante quanto o 
que se diz, na verdade forma e conteúdo estão entrelaçados, como explica 
Grenzer:  

Todo bom poeta conduz seu leitor, primeiramente, pela 
forma que dá a seu texto. Portanto, a análise literária não 
é apenas uma experiência estética, no sentido de ler-se 
algo bonito e artisticamente composto, mas é a forma do 
texto que faz o leitor perceber o que é importante em 
relação ao conteúdo. O que é repetido, oposto, colocado 
no centro, etc., recebe um maior destaque, exigindo 
atenção especial do ouvinte. (GRENZER, 2006, p. 29). 

Assim, a maneira que o Evangelho foi escrito, sua forma, sua 
sequência, tudo fala junto com o conteúdo e apresentam uma mensagem. 
No caso do Terceiro Evangelho, o hagiógrafo construiu um quiasmo 
(estrutura concêntrica) unindo-o com o livro de Atos e tendo um enfoque 
geográfico, onde a cidade e os eventos ocorridos em Jerusalém ficam num 
centro. Segue abaixo um esquema de Lucas-Atos, baseado em Blomberg: 

 

______________ 
2
 MARSHALL, I. Howard. The Gospel of Luke: a commentary on the Greek text. 

Exeter: Paternoster Press, 1978, p. 35, fortalece essa ideiai ao dizer que: “Ele [o 
autor de Lucas] estava preocupado em escrever um Evangelho, ou seja, uma 
apresentação do ministério de Jesus em seu significado salvífico, mas fazê-lo no 
contexto de uma obra em duas partes que apresentaria a história da igreja primitiva, 
demonstrando assim como a mensagem do evangelho se espalhou, de acordo com 
a profecia e o mandamento de Deus, até os confins da terra.” 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

111 
 

Quadro 1 – Esboço geral de Lucas-Atos 

O nascimento de Jesus no contexto da história mundial e do governo Romano 

             Jesus na Galileia 

                      em Samaria e Judeia  

                                 em Jerusalém  

                                             O núcleo de Lucas-Atos: Ressurreição e Ascensão 

                                 a igreja em Jerusalém  

                      na Judeia e em Samaria  

             ao longo do mundo gentio 

a pregação do evangelho por Paulo chega até Roma 

Fonte: BLOMBERG (2009, p. 191). 

Essa organização geográfica centralizada em Jerusalém, segundo 
Blomberg (2009, p. 190), destaca que “a ressurreição e a ascensão, duas 
vezes narradas [Lc 24 e At1], formam o núcleo do ‘querigma’ (proclamação) 
cristão para Lucas.” A mensagem do  Cristo ressurreto, que está nos céus, 
fortalece tudo que o Cristo antes da cruz fez e demonstra com clareza que 
tudo que este fez é ratificado e sancionado pela Divindade. Com isto em 
mente, segue agora ações de inclusão e misericórdia por parte de Jesus, 
para com os grupos já citados. 

Jesus e as mulheres 

Lucas dá destaque às mulheres e seus papéis na narrativa, incluindo 
histórias como a visita de Maria à casa de Isabel e a parábola da mulher 
que procura uma moeda perdida. McMahan (1987, p. 70) afirma: “As 
mulheres alcançam um status no corpus lucano sem paralelos no Novo 
Testamento. Com uma ampla variedade de estratégias literárias à sua 
disposição, o narrador conduz cuidadosamente o leitor à percepção de que 
às mulheres nesta história são concedidos espaços iguais que aos 
homens.”  Lucas mostra isso até na forma como escreve seu Evangelho, 
colocando relatos em pares homem-mulher, macho/ fêmea: 

Quadro 2 - Paralelos Masculino-Feminino do Evangelho de Lucas 

MASCULINO FEMININO 

1,5-25 Anunciação a Zacarias 1,26-38 Anunciação à Maria 

1,67-79 cântico de Zacarias 1,46-56 cântico de Maria 

2,25-35 profecia de Simeão 2,36-38 profecia de Ana 

4,27 homem da Síria 4,25-26 mulher de Sidon 

4,31-37 demônio no homem 
repreendido 4,38 febre na mulher repreendida 

5,19-26 homem desesperado perdoado 7,35-50 mulher desesperada perdoada 

6,12-16 lista de seguidores masculinos 8,1-3 lista de seguidoras femininas 

7,1-10 servo do homem salvo da morte 7,11-17 filho da viúva salvo da morte 

11,32 homens de Nínive 11,31 rainha do sul 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

112 
 

13,18-19 homem com um grão de 
mostarda 13,20-21 mulher com fermento 

14,1-4 homem curado no sábado 13,10-17 mulher curada no sábado 

15,4-7 homem perde uma ovelha 15,8–10 mulher perde uma moeda 

17,34 dois homens dormindo 17,35 duas mulheres no moinho 

Fonte: Powell, 2018, p. 175. 

Na sociedade judaica do primeiro século d.C. a mulher, de maneira 
geral, não participava da vida pública, como dizia Filo: “toda a vida pública 
com suas discussões e assuntos, em tempo de paz ou de guerra, é feita 
para homens” (JEREMIAS, 1983, p. 475). E mesmo no ambiente familiar 
não se tinha muitas liberdades, as mulheres casadas estavam sob a autoridade do 

marido e sua situação jurídica não era das melhores, embora fosse amparada por lei 

quanto à sua manutenção pelo marido, tanto que o judaísmo da época 
perguntava: “Qual a diferença entre uma esposa e uma concubina? R. Meir 
[cerca de 150 d.C.] respondia: A esposa dispõe de um contrato de 
casamento, a concubina não o possui”. (JEREMIAS, 1983, p. 484). 

As mulheres dependiam do esposo e podiam ser repudiadas a 
qualquer momento, ficando assim numa situação de vulnerabilidade, não à 
toa que “uma grande parte do ministério de Jesus foi centralizada nas 
necessidades e pedidos de mulheres.” (LAKE, 2008, p. 400). 

O acolhimento de mulheres como discípulas, o fato de ter mulheres 
como patronas, cenas de refeição com mulheres, tudo isso aponta para 
uma forma de inclusão e também de desenvolvimento das cenas do 
Terceiro Evangelho, como explica McMahan: 

As mulheres têm um papel importante e contínuo na 
sequência dos eventos narrados em Lucas-Atos. Isso 
pode ser facilmente percebido nas refeições com 
mulheres. Como quadros individuais de um filme, as 
refeições com mulheres representam apenas um aspecto 
de seu papel complexo no corpus lucano; no entanto, 
essas cenas de refeição fornecem talvez as pistas mais 
perspicazes para compreender o status e o papel das 
mulheres no desenvolvimento da sequência de eventos 
narrativos. [...] Uma das maneiras pelas quais as mulheres 
desse tipo de cena avançam o enredo é por meio de seu 
papel de apoio a Jesus e seus discípulos em suas 
jornadas. O motivo das viagens ocupa um lugar 
privilegiado em Lucas-Atos. Jesus era um pregador 
itinerante que estava sempre em movimento. [...] Para que 
a história desses missionários viajantes seja crível, o 
narrador deve explicar como eles obtiveram comida e 
abrigo durante suas jornadas. A resposta era que eles 
dependiam de patronos que podiam financiar sua missão. 
Com frequência, esses patronos são mulheres.” 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

113 
 

(MCMAHAN, 1987, p. 99-100). 

Diante de diversos exemplos encontrados no Evangelho segundo 
Lucas, o autor deste artigo seleciona dois episódios para destacar o carinho 
e acolhimento demonstrados por Jesus para com as mulheres: a 
ressurreição do filho da viúva de Naim (Lucas 7,11-17) e Maria Madalena e 
outras mulheres discípulas (Lucas 8,1-3). 

A história da ressurreição em Naim (Lucas 7,11-17) é exclusiva de 
Lucas3 e representa um aumento gradual na demonstração do poder de 
Jesus. Na história anterior, Cristo cura um enfermo; agora, Ele ressuscita 
um morto (FITZMYER, 2008, p. 655). Interessante é que a narrativa 
evidencia a compaixão de Jesus em favor da mãe viúva, não do órfão 
morto. Este posicionamento compassivo é percebido quando Jesus vê a 
viúva;, em Lucas a motivação para a ação é o ato de ver, como diz Perondi 
(2014, p. 171): “Há um dado interessante: quando o verbo [compadecer-se] 
aparece ele é precedido do verbo ‘ver’. Portanto, é ao ver a situação de dor, 
sofrimento que a pessoa ou o próprio Deus são movidos de compaixão.” A 
ação de Jesus começa a partir dessa visualização, e o milagre acontece 
independentemente da fé messiânica da mulher, não é a fé que produz o 
agir divino em favor dela,4 como evidencia Nolland (1989, p. 323): “Jesus 
responde com compaixão às necessidades da mãe. Ela, não o filho, é a 
beneficiária do milagre”, mas a percepção visual de seu sofrimento, por 
parte de Jesus. Isso ressalta o carinho, a gentileza e o olhar compassivo de 
Jesus em favor daqueles que sofrem, especialmente das mulheres. 

No episódio relatado em Lucas 8,1-3, é apresentado um resumo das 
ações de Jesus na Galileia, conforme explicado por McMahan (1987, p. 80): 

______________ 
3
 PERONDI, Ildo. A compaixão de Jesus com a mãe viúva de Naim (Lc 7,11-17). 

O emprego do verbo splangxizomai na perícope e no Evangelho de Lucas. 

Tese (Doutorado). Rio de Janeiro: Departamento de Teologia do Centro de Teologia 
e Ciências Humana da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 2015, p. 
18, declara: “Este prodígio realizado por Jesus e narrado exclusivamente no terceiro 
Evangelho (Lc 7,11-17), prepara a passagem seguinte, que é a resposta para os 
enviados de João Batista (7,18-21). Ao mesmo tempo o capítulo 7 de Lucas forma 
um arco de ações misericordiosas de Jesus em favor das pessoas marginalizadas e 
excluídas. Inicia com a cura de um estrangeiro (7,1-10), e se estende a outro fato: a 
ação misericordiosa de Jesus em favor de uma mulher pecadora, também sem 
nome (7,36-50)”.  
4
 FITZMYER, Joseph A. The Gospel according to Luke I–IX: introduction, 

translation, and notes. New Haven; London: Yale University Press, 2008, p. 659,  
esclarece: “Assim, o motivo do milagre é apresentado. Ela procede da compaixão 
espontânea de Jesus pela mulher; como o ‘autor da vida’ (Atos 3:15), ele manifesta 
seu poder em relação a ela em sua extrema necessidade. Não envolve ‘fé’, como 
aconteceu no episódio anterior.” 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

114 
 

“... em Lucas 8,1-3, o narrador está descrevendo de forma resumida o que 
frequentemente acontecia no ministério de Jesus começando na Galileia; as 
mulheres o serviam.” Isso evidencia como as mulheres seguiam e apoiavam 
o ministério público de Jesus, como destaca o contraste entre os discípulos 
masculinos em Lucas 6,12-16 e as discípulas femininas em Lucas 8,1-3, 
algumas das quais são até mesmo nomeadas. Tal fato chama a atenção, 
tanto que McMahan (1987, p. 81) afirma: “Isso sugeriria alguma 
equivalência entre os dois grupos que são apresentados em cada uma 
dessas listas de discípulos.”  

Em suma, os relatos dos episódios em Lucas 7,11-17 e Lucas 8,1-3 
revelam um profundo cuidado e atenção às mulheres por parte de Jesus. 
Seja compaixão, seja inclusão, tais textos, selecionados entre muitos, 
destacam a igual importância dada por Jesus à ala feminina de seus 
seguidores, trazendo um matiz de igualdade e fraternidade. Esse padrão de 
tratamento se estende aos demais grupos a serem analisados aqui. 

Pecadores e publicanos 

Lucas registra a disposição de Jesus em se associar com publicanos 
e pecadores, frequentemente compartilhando refeições com eles (Lc 5,29-
32; 15,1-2). A parábola do filho pródigo (Lc 15,11-32) é um exemplo 
marcante da ênfase de Lucas na aceitação e no perdão. O Evangelho de 
Lucas enfatiza o coração misericordioso de Jesus, que busca ativamente os 
que estão perdidos. As parábolas da ovelha perdida (Lc 15,3-7) e da moeda 
perdida (Lc 15,8-10) ilustram a alegria do céu quando um pecador se 
arrepende. Um exemplo notável da atitude compassiva de Lucas em 
relação aos publicanos é a história de Zaqueu (Lc 19,1-10). Zaqueu, um 
publicano rico, busca ver Jesus e, em resposta, Jesus vai à casa dele. Essa 
narrativa mostra a disposição de Jesus em alcançar pessoas que eram 
marginalizadas, resultando na transformação de Zaqueu. Não se pode 
esquecer o surpreendente chamado de um publicano para ser discípulo de 
Jesus (Levi – Lc 5,27-28). Essa disposição amorosa está em consonância 
com a disposição evangelística de Jesus, apresentada em Lucas: 

Se estivéssemos procurando um texto para resumir a 
mensagem do Evangelho, sem dúvida seria Lucas 19:10: 
“Porque o Filho do homem veio buscar e salvar o perdido”. 
Com este versículo, Lucas conclui a história do ministério 
de Jesus na Galileia e na Judeia. A seção imediatamente 
seguinte, que contém a parábola das minas (Lucas 19:11-
27), aponta para a entrada em Jerusalém e pertence à 
nova seção que começa aqui e não à anterior. A palavra 
de Jesus, portanto, representa o ápice de seu ministério 
evangelístico e resume seu significado: Jesus veio para 
salvar. (MARSHALL, 1978, p. 116.). 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

115 
 

Jesus era criticado, especialmente pelos fariseus,5 por se associar 
com pecadores e publicanos, já que para esse grupo judeus, relacionar-se 
com estas pessoas, significava aprovar seu estilo de vida: “Tais atividades 
dão indícios, ao que parece, de que alguém aprova a vida imoral dos 
pecadores; não se deve arriscar dar essa aprovação. As relações 
comerciais eram compreensíveis, mas a familiaridade nas atividades 
habituais que expressavam unidade - isso era errado.” (KILGALLEN, 2012, 
p. 591). Mas a associação com estas pessoas era o que fazia a diferença 
em suas vidas, a exemplo de Zaqueu, conforme explica Kilgallen (2012, p. 
598, grifo acrescentado): “Não há indicação clara de que o desejo e o 
esforço de Zaqueu para “ver” Jesus realmente ocultassem um 
arrependimento incipiente. Não, é apenas o tempo real gasto com Jesus 
que explica o arrependimento.” 

No capítulo 15 do Evangelho de Lucas há uma demonstração da 
misericórdia, da compaixão ativa divina com relação aos pecadores. Como 
bem expressam Perondi e Catenassi: 

O capítulo 15 é o centro e o coração do evangelho de 
Lucas, ensinando e demonstrando a pedagogia pastoral 
de Deus, que se deixa tocar em Jesus. Nele, Lucas reuniu 
três histórias que ilustram o mesmo tema: participar da 
alegria de Deus, que, agora, por meio de Jesus, acolhe e 
salva os pecadores. O Evangelho de Lucas é o 
“evangelho da alegria”, marca presente desde o início (Lc 
1,14.28.44.58; 2,10...). As três parábolas do capítulo 15 
são chamadas também de “parábolas da alegria”, já que o 
tema perpassa as mesmas (Lc 15,5.6.9.10.32). A alegria é 
própria dos seguidores de Jesus. Os primeiros cristãos 
praticavam a mensagem de Jesus “partilhando o pão com 
alegria” (At 2,46). (PERONDI; CATENASSI, 2016, p. 13) 

As três parábolas reforçam a intenção soteriológica jesuânica e 
estão em harmonia com o rosto de Cristo apresentado em Lucas. Em 

______________ 
5
 “Por quatro vezes, Lucas apresenta desacordo, se não conflito, sobre a prática de 

Jesus de comer com pecadores e cobradores de impostos, de confraternizar com 
essas pessoas além do que ‘os piedosos’ teriam permissão para fazer. Ele é 
questionado por uma variedade de críticos, não por um único grupo: os fariseus e 
seus escribas (5,30), as pessoas desta geração (7,31), os fariseus e os escribas 
(15,2) e uma multidão (19,7); os fariseus, claramente, são seus principais 
oponentes nessa questão. Cada uma das histórias de Lucas que contém Jesus 
comendo com pecadores e confraternizando com eles tem, como parte da 
narração, uma justificativa da prática de Jesus. Lucas pretende mostrar não apenas 
que Jesus agiu corretamente diante dos pecadores, mas preferencialmente assim.” 
KILGALLEN, John J. Was Jesus right to eat with sinners and tax collectors? Biblica, 

v. 93, Roma, n. 4, 2012, p. 599, grifo acrescentado. 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

116 
 

continuação dessa temática, dois episódios de refeição e confraternização 
de Jesus com pecadores são apresentados no contato de Jesus com Levi e 
Zaqueu, dois publicanos/cobradores de impostos. 

Antes de continuarmos, é mister relembrar a visão que o povo judeu 
mantinha sobre os cobradores de impostos e como os consideravam, 
religiosamente falando: 

A falta de escrúpulos e a ganância do publicano tornaram-
se proverbiais; ele era odiado universalmente (Cícero, De 
officiis, 1.42). Os judeus tinham motivos adicionais para 
desprezá-lo. A maioria deles considerava os impostos não 
como uma exigência legítima para a preservação da 
ordem social, mas como um tributo cobrado por um 
conquistador odiado, e aqueles de sua raça que exigiam 
esse distintivo de sujeição eram considerados vis e 
desprezíveis. Eles foram classificados com pecadores (Mt 
9.11, 11.19; Mc 2.15–16; Lc 15.1), pagãos (Mt 18.17) e 
meretrizes (Mt 21.31–32). Nenhum publicano era 
permitido no Templo ou na sinagoga; seu testemunho em 
um tribunal de justiça não era aceito. São Mateus enfatiza 
o horror com que o publicano era visto pelo povo (Mt 5,46-
47, 9,10-11, 11,19, 18,17), e ele é o único evangelista que 
indica que Levi, o publicano chamado para ser apóstolo, 
foi o próprio Mateus (cf. Mt 9,9-13 com Mc 2,14-17). 
Todos os três Sinóticos enfatizam a compaixão de Nosso 
Senhor por esses párias da sociedade (Mt 9.9–13, 11.19; 
Mc 2.15–17; Lc 7.29–34, 15.1, 18.9–14). (DOUGHERTY, 
2003, p. 810). 

Diante de tais designações desfavoráveis, não é de admirar que os 
fariseus se espantassem de que Jesus compartilhava ambientes e refeições 
com os publicanos. Porém, Cristo não se atinha aos preconceitos formados, 
mas estava ali para alcançar todos que precisassem de sua graça e amor, e 
isso, com certeza, incluía os cobradores de impostos. Agora, voltando às 
duas interações mencionadas acima, ambas ocorrem em ambiente familiar 
e num contexto de refeição.6 

______________ 
6
 “As cenas das refeições do movimento cristão primitivo refletem essa 

característica inclusiva. Lucas apresenta a prática de Jesus de comer com os párias 
sociais como um prenúncio do ato de comer com não-judeus pelos membros do 
movimento cristão primitivo (Lc 6:1-6; 10-11; 15:1-29; 16: 25-34; 20:7-12; 27:33-38). 
Esler (1987:108-109; 1998:94-97), seguindo uma sugestão de Mary Douglas, 
interpreta as refeições compartilhadas de Jesus à luz de percepções antropológicas 
em termos de identidade de grupo e limites de grupo e argumenta que a comunhão 
à mesa entre Judeus e não judeus formam uma ponte vital no universo simbólico 
lucano. Além disso, ao sentar-se à mesa com párias, o lucano Jesus exemplifica a 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

117 
 

Lucas 5,27-39 descreve o chamado de Levi e a posterior refeição 
oferecida a Jesus e seus discípulos. Levi era publicano e convida seus 
amigos publicanos e outras pessoas (que em Mt 9,10 e Mc 2,15 são 
chamados de “pecadores”) para estarem com Jesus. Isso não agradou os 
fariseus e seus escribas (Lc 5,30), o que gerou um diálogo entre Cristo e 
eles, no qual Jesus mostra que os doentes precisam de médico e não de 
exclusão e abandono (Lc 5,31), e que tal ensino não cabia na concepção 
limitada desses líderes religiosos judaicos, era algo novo (Lc 5,33-39). 
Nessa cena e nas outras cenas de refeição do Evangelho de Lucas, Jesus 
mostra seu amor, bem como o que ele espera de seus discípulos. “Ao 
comer com publicanos Jesus exemplifica o que sua comunidade deve fazer: 
ter compaixão, misericórdia e disposição de se ‘sujar’ na busca do perdido, 
isso fica demonstrado na refeição na casa de Levi”. (ARRUDA JUNIOR, 
2023, p. 76). 

Lucas 19,1-10 apresenta o encontro de Jesus com o publicano 
Zaqueu, não qualquer cobrador, mas o chefe deles e muito rico (Lc 19,2). 
Jesus vai para uma refeição na casa deste coletor de impostos,7 o que em 

                                                                                                                              
inclusão em sua associação com as pessoas de classes sociais baixas.” PAULRAJ, 
Gideon S. S. An Investigation of Lucan Meals with relevance to Food Justice in 
India. 2020. 349f. Thesis (Doutorado) - Doctor of Philosophy in the School of 
Education and Humanities, University of Gloucestershire, 2020, p. 138. 
7
 “Lucas não afirma explicitamente que uma refeição ocorreu nesta passagem 
usando palavras para ‘comida’ ou ‘comer’. No entanto, existem amplos argumentos 
sobre a linguagem que Lucas usa aqui no contexto das antigas práticas sociais 
israelitas para acreditá-la como uma cena de refeição. Em primeiro lugar, Lucas usa 
o termo ὑποδέχομαι ao declarar a resposta de Zaqueu ao chamado de Jesus. 
Zaqueu desceu correndo da árvore ‘e o recebeu (ὑπεδέξατο) com alegria’ (Lc 19:6). 
Conforme discutido na história de Marta e Maria (Lc 10:38-42), o termo 
‘ὑποδέχομαι’ indica uma recepção hospitaleira (receber alguém como convidado 
com comida e bebida). O chamado de Jesus (‘Zaqueu, desça depressa, pois hoje 
devo ficar em sua casa’; Lc 19:5) e o significado do termo ‘ὑποδέχομαι’ indicam 
uma cena de refeição. Além disso, o uso do aoristo aqui (‘ὑπεδέξατο’; Lc 19:6) 
indica que comida foi fornecida. Em segundo lugar, Jesus diz a Zaqueu: ‘Desça, 
pois hoje devo ficar (μεῖναι) em sua casa’ (Lc 19:5). O verbo μένω (‘ficar’) ocorre 
duas vezes no Evangelho (aqui e em Lc 24:29). Para tal ‘estadia’ na casa de 
alguém, é concebível no antigo Oriente Próximo que sempre implicasse que uma 
refeição tenha ocorrido. Além disso, Lucas usa o termo καταλῦσαι (‘ser hóspede’; 
Lc 19:7; cf. Lc 9:12) duas vezes nesta história. O verbo καταλύω normalmente 
significa ‘destruir’ (BDAG, 522). A palavra καταλῦσαι, portanto, necessariamente, 
neste contexto, também transmite o significado de alguém sendo provido de comida 
por um anfitrião, como em Js 2:1 (mencionado acima em Lc 10:38-42). O 
substantivo κατάλυμα dá um significado de ‘pousada’ ou ‘quarto de hóspedes’ ou 
‘sala de jantar’, por exemplo, em Lc 2:7 (possivelmente), 22:11 e Mc 4:14. BDAG 
observa a conexão de κατάλυμα com seu cognato καταλύω em referência à 
hospitalidade (BDAG, 521). A escolha lucana dos termos μεῖναι e καταλῦσαι indica 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

118 
 

si, no Evangelho de Lucas, já aponta para uma atitude inclusiva, conforme 
percebido acima no registro do encontro com Levi. O desenrolar da história 
traz realces pragmáticos, tanto da ação de Jesus quanto de Zaqueu. Como 
Jesus, devemos nos aproximar de todos; tal associação é intencional e o 
propósito é ajudar o outro, levar salvação em todas as suas formas. Como 
Zaqueu, precisamos dispor nossos recursos na propagação do reino e no 
bem-estar dos necessitados. Aqueles que uma vez foram ajudados estão na 
dívida de serem ajudadores também. Além de sua inclusão ativa de 
publicanos e pecadores, Jesus também demonstrou sua abertura e 
compaixão em relação aos samaritanos e gentios. 

Samaritanos e gentios 

Lucas dedica atenção especial aos samaritanos, destacando a 
compreensão de Jesus sobre a inclusão e a importância de transcender as 
barreiras sociais e étnicas. A parábola do bom samaritano (Lc 10,29-37) é 
um exemplo proeminente disso, bem como o relato de que um samaritano 
que era leproso, mas foi curado por Jesus, volta para agradecer (Lc 17,11-
19). Além disso, em Lc 9,51-56, quando Jesus é rejeitado em uma vila 
samaritana, ele repreende os discípulos por quererem punir os samaritanos, 
mostrando sua atitude acolhedora. O Evangelho de Lucas também reflete a 
inclusão dos gentios na mensagem de Jesus. A genealogia de Jesus é 
traçada até Adão, enfatizando a natureza universal de sua missão (Lc 3,23-
38). Em Lc 4,25-27, Jesus faz referência a episódios envolvendo gentios, 
como o profeta Elias sendo enviado a uma viúva em Sarepta (na região de 
Sidom) e o profeta Eliseu curando Naamã, o sírio. Os gentios eram todos os 
que não eram israelitas, mas e os samaritanos, afinal, quem eram? 

Os samaritanos eram israelitas que viviam no Reino do 
Norte, mas há somente uma menção a eles no AT (2Rs 
17.29). A palavra “samaritano”, como usada no NT, se 
refere a uma seita israelita, cujo santuário central estava 
no Monte Gerizim durante o período intertestamentário. 
Estes samaritanos são melhor conhecidos por meio da 
menção a eles nas narrativas dos evangelhos... Sua 
história começou depois da captura assíria da cidade de 
Samaria, em 721 a.C., e a deportação de 27.290 pessoas 
da população de Israel (este número é tomado do registro 

                                                                                                                              
fortemente que Jesus fez uma refeição com Zaqueu em sua casa. Em terceiro 
lugar, Lucas usa o verbo ἵστημι (‘levantou-se’; Lc 19:8) para descrever a postura de 
Zaqueu quando ele faz uma declaração. Ellis e Marshall sugerem que a 
interpretação natural desse ‘levantar-se’ é no final da refeição (Ellis 1974:221; 
Marshall 1978:697). Embora este trecho não faça referências óbvias a uma 
refeição, os argumentos acima sugerem fortemente que Jesus compartilha uma 
refeição na casa de Zaqueu.” (PAULRAJ, 2020, p. 194-195). 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

119 
 

da conquista de Sargão). Suas tradições atuais (que não 
são autenticadas por documentos dos tempos bíblicos) 
remontam a Adão. Seu principal rompimento histórico com 
a tradição israelita deu-se no tempo desta conquista 
assíria da Palestina... Sua história, como registrada por 
fontes judaicas, descreve os samaritanos como 
descendentes de colonos que os assírios estabeleceram 
no Reino do Norte, os quais se ligaram por casamento 
com a população israelita que os assírios deixou na terra. 
(KELSO, 2008, p. 424). 

No NT há uma animosidade entre os judeus e os samaritanos, 
pessoas que tinham seu próprio santuário e uma teologia diferente, embora 
parecida. “De fato, os judeus passaram a considerar que os habitantes da 
Samaria não eram descendentes das ‘dez tribos’ que originariamente teriam 
formado o reino do Norte... os samaritanos... estariam excluídos dos 
benefícios concedidos ao povo eleito.” (NEF ULLOA, 2012, p. 363). Mas a 
obra lucana (Lc-At) trata esse grupo sob uma luz positiva, conforme explica 
Nef Ulloa (2012) em seu artigo sobre a presença dos samaritanos na obra 
lucana. 

“No conjunto de Lc 3-24, deve-se sublinhar a existência de três 
perícopes exclusivamente lucanas12 nas quais a presença samaritana é 
destacada: 9,51-55; 10,29-37; 17,11-19.” (NEF ULLOA, 2012, p. 364). 
Destas perícopes, destacamos duas (por questão de espaço e escopo 
deste artigo) a parábola do “bom” samaritano (Lc 10,29-37) e o episódio da 
cura de dez leprosos, dos quais um era samaritano (Lc 17,11-19). 

Na parábola do bom samaritano, há uma inversão na expectativa, o 
sacerdote e o levita, de quem se esperava que cumprissem os preceitos da 
Torá, não o cumprem, e o desprezado samaritano o faz, “É muito 
interessante observar que o evangelista apresente como exemplo de 
observância dos mandamentos alguém que os seus ouvintes jamais 
esperariam.” (NEF ULLOA, 2012, p. 365). Há um padrão nesse texto, 
padrão que é visto no episódio da ressurreição do filho da viúva de Naim (Lc 
7,11-17), bem como na parábola do filho pródigo (Lc 15,11-32), padrão que 
é reconhecido por Perondi (2015, p. 226-227) como cena-padrão ou cena-
tipo, que têm um contexto no campo semântico da morte, mas, que após o 
olhar dos protagonistas e em seguida sua ação, a vida explode novamente. 
O samaritano vê o moribundo, age compassivamente e muda a história, 
possibilitando a vida. Ele, não os religiosos judeus, é o herói. Essa 
caracterização positiva gera um padrão de ação, tanto para o fariseu que a 
ouviu, quanto para os leitores do Evangelho – “Vai, e também tu, faze o 
mesmo” (Lc 10,37). 

Na perícope dos 10 leprosos que são curados (Lc 17,11-19), 9 são 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

120 
 

judeus e 1 samaritano. Eles pedem que o Mestre Nazareno tenha 
misericórdia deles, Jesus manda que vão se mostrar aos sacerdotes, no 
caminho percebem  que ficaram curados e continuam seu caminho, exceto 
o estrangeiro (Lc 17,18), que volta para agradecer, e isto faz a diferença, 
pois os outros receberam apenas a cura, ele recebeu a salvação, “...o 
samaritano que glorificando a Deus se prostrou diante de Jesus. Gesto 
frente ao qual, Jesus afirma que aquele homem samaritano, não estava 
apenas purificado, mas também salvo, segundo a sua fé manifestada.” (NEF 
ULLOA, 2012, p. 366). Lucas assim, demonstra uma disposição favorável 
de Jesus para com os samaritanos, eles são amados e tratados como iguais 
pelo Messias. 

Como ressaltado, a visão de salvação apresentada no Terceiro 
Evangelho tem um foco universal e não nacionalista, assim, pode-se ver em 
Lucas atitudes favoráveis para com os gentios, “...pode-se se afirmar que a 
teologia lucana, num primeiro momento, expressa a necessidade da 
reconstituição de Israel para, num segundo, narrar a participação dos 
gentios na herança de Israel.” (NEF ULLOA, 2012, p. 369). Um exemplo 
disso é a perícope  da cura do servo de um centurião (Lc 7,1-10),  os 
anciãos dos judeus exaltam a bondade desse gentio, o amor pelo povo 
judeu (Lc 7,4-5), Jesus age de maneira não usual para aquele tempo, pois 
decide entrar na casa de um gentio, embora o homem mande amigos 
dizerem que ele não é digno de que Jesus entre em sua casa (Lc 7,1-7), 
logo em seguida Jesus elogia a fé daquele homem (Lc 7,9). O servo é 
curado (Lc 7,10). Os gentios são bem-vindos, são aceitos, são irmãos. 
Finalizando essa parte, Grilli, amplia e reforça estes temas: 

Não há outro livro bíblico que destaque, com a mesma 
intensidade de Lucas, a participação de Israel e dos 
gentios no plano divino de salvação. No entanto, é 
importante ressaltar que isso não se trata de uma abertura 
aos pagãos baseada na oposição a Israel. A 
disseminação da Palavra entre os gentios não é contra 
Israel, mas, pelo contrário, está em continuidade com a 
história da salvação vivida por Israel (cf. Is 40,3-5). Para 
Lucas, a salvação é oferecida e proclamada primeiro a 
Israel, que tanto necessita dela quanto as nações. Mas 
esse dom não exclui a oferta aos gentios; ao contrário, 
permite isso: em um nível fundamental porque os 
primeiros seguidores de Jesus eram judeus; em um nível 
histórico porque o fechamento de alguns (cf. Lc 2,34) 
permitiu a abertura para outros e a entrada dos gentios (At 
28.28). Lucas retoma algumas tradições judaico-
messiânicas de tendência centrípeta, que integram os 
gentios na história do povo messiânico, e as interpreta à 
luz do universalismo paulino, que derruba as falsas 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

121 
 

barreiras de Israel. O universalismo brota da fé do povo de 
Deus e é lido por Lucas como uma dimensão profunda do 
plano salvífico, manifestado a Israel. (GRILLI, 2016, p. 
269). 

Pobres e desfavorecidos 

Lucas retrata Jesus como alguém profundamente sensível às 
necessidades e desafios enfrentados pelos pobres,8 demonstrando 
compaixão e preocupação por eles de várias maneiras: bem-aventuranças 
ao pobres; ênfase na justiça social; generosidade e cuidado dos 
vulneráveis; inclusão dos marginalizados; um reino para os pobres, de fato, 
o Evangelho de Lucas enfatiza a ideia do Reino de Deus como um lugar de 
reversão de papéis, onde os pobres e os marginalizados, bem como todo 
aquele que escolhe entrar nesse Reino, encontram honra e restauração, há 
espaço  para todos e todos são irmãos. Essa ênfase está alinhada com a 
visão de justiça e igualdade subjacente ao ministério de Jesus. 

Esta seção destaca como o Evangelho de Lucas acolhe os pobres e 
vulneráveis de todas as formas. Isso é evidenciado primeiramente pela 
compreensão do conteúdo programático das ações de Jesus, conforme 
apresentado em sua visita à Nazaré (Lc 4). Há muito mais a ser explorado 
nesse tema, visto que o Terceiro Evangelho aborda extensivamente essa 
questão, apenas se ressalta de relance, que um dos recursos lucanos para 
a exposição deste tema são as parábolas, como explica Perondi: 

As parábolas lucanas estão sintonia com a mensagem 
transmitida pelo terceiro Evangelho, pois nelas 
transparece o mesmo rosto compassivo, misericordioso e 
acolhedor do Jesus no Evangelho. Os pobres, perdidos, 
excluídos e marginalizados encontram acolhida e espaço. 
A mensagem da salvação é dirigida também e sobretudo 
a eles. Com suas parábolas, Lucas ensina que a novidade 
da mensagem de Jesus se manifesta no dia a dia das 
pessoas; é no cotidiano da vida que a proposta de Jesus 
se encarna. Nas parábolas lucanas, todas as pessoas 
excluídas de todos os tempos conseguem se identificar, 
reconhecer seu rosto, sentir-se acolhidas e valorizadas 

______________ 
8
 “O tratamento dos pobres (πτωχός, ptōchos) em Lucas-Atos ocorre principalmente 

no evangelho. Os dez usos deste termo ocorrem em Lucas, enquanto um outro 
texto em Atos alude aos pobres. Este grupo recebe atenção especial no evangelho, 
pois Deus os alcança conscientemente. Diz-se que o evangelho é para eles. É uma 
forma de mostrar que aqueles que a sociedade esquece são especiais para Deus; o 
evangelho é verdadeiramente para todos.” BOCK, D. L. A theology of Luke’s 
Gospel and Acts: Biblical Theology of the New Testament. Grand Rapids: 

Zondervan, 2011, p. 352. 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

122 
 

por Jesus. Sentem-se também amadas pelo Deus cujo 
rosto Jesus revela: um Deus próximo, que se comove em 
entranhas de amor e misericórdia, que é capaz de 
compreender seus sofrimentos e suas vidas. (PERONDI, 
2019, p. 142). 

Durante a visita de Jesus a Nazaré (Lc 4,16-30), ao entrar na 
sinagoga em um sábado, ele lê o “livro” do profeta Isaías (Is 61,1-2a; 58,6) e 
proclama que essa escritura está se cumprindo ali. Todo o contexto indica 
que essa leitura e seu conteúdo são o ponto central dessa primeira parte da 
narrativa (Lc 4,16-20). Esse fato é ressaltado por Langner ao demonstrar a 
estrutura quiástica presente nesse episódio: 

Quadro 3 – Estrutura quiástica de Lc 4,16-20 

v. 16a: Jesus entrou na sinagoga 

           v. 16b: Jesus se levantou 

                     v. 17a: Entregaram-lhe o livro do profeta Isaías 

                                v. 17b: Jesus desenrolou o livro 

                                            v. 18-19: Citação de Isaías
9
 

                                v. 20a: Jesus enrolou o livro 

                     v. 20b: Jesus devolveu o livro 

           v. 20c: Jesus se sentou 

v. 20d: todos, na sinagoga, tinham os olhos fixos nele 

Fonte: LANGNER, 2012, p. 38 

No citação de Isaías Lucas diz que o Evangelho é anunciado os 
pobres, mas quem são os pobres? São os pobres de espírito de Mt 5? Tem 
elementos religiosos/piedosos? Bock (2011, p. 355) responde: “Os pobres 
nestas passagens estão enraizados em textos do AT, aqueles que são os 
anâwîm, os pobres piedosos das Escrituras Hebraicas que são explorados, 
em parte por causa de sua associação com Deus.” Ele complementa e 
amplia a compreensão da identidade dos pobres e do dever para com eles: 

É por isso que Jesus emite uma bem-aventurança para os 
pobres em Lucas 6:20. Fica claro pelos ais que se 

______________ 
9
 “A citação de Isaías está no centro desta estrutura, por isso tem uma importância 

especial: destaca que no Evangelho - durante as narrativas que se seguem - se 
realizará tudo o que Jesus aqui anunciou programaticamente. Assim se cumprirão 
as Escrituras: em 6,20 e 7,22 o Evangelho será anunciado aos pobres; em 7,21.22 
e 18,35-43 a visão será dada aos cegos; em 7,21; 8,2; 8,26-39 e 9,37-43 Jesus 
libertará muitas pessoas dos espíritos malignos; e finalmente há muitos exemplos 
de remissões de pecados realizadas por Jesus; por exemplo, 5,20-24; 7,47.48; 
24,47.” LANGNER, Córdula. Lc 4,16-30: Jésus proclama el año de gracia del Señor. 
In: GRILLI, Massimo; LANGNER, Córdula; GÁNDARA, Daniel L. (orgs.). Riqueza y 
solidaridad en la obra de Lucas. Estella (Navarra): Editorial Verbo Divino, 2012, 

p.38. 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

123 
 

seguem que esse uso dos pobres não é meramente ou 
exclusivamente espiritual. Este não é o “pobre de espírito” 
de Mateus. Há uma dimensão social neste grupo, pois as 
desgraças dos ricos que se seguem em Lucas 6:24-26 
não são para os “ricos em espírito”, mas para os 
materialmente ricos. A definição resumida de Guelich é 
útil: “Os pobres no Judaísmo referiam-se àqueles em 
necessidade desesperada (elemento socioeconômico) 
cujo desamparo os levou a um relacionamento de 
dependência com Deus (elemento religioso) para o 
suprimento de suas necessidades e vindicação. Ambos os 
elementos estão consistentemente presentes, embora 
‘nwm coloque mais ênfase no último”. Como vimos em 
Lucas, responder ao evangelho muda a maneira como as 
pessoas se relacionam não apenas com Deus, mas com 
os outros e com o próximo (1:16 – 17; 3:10 – 14; 10:25 – 
37). Isso também pressupõe mudança nos valores. O 
resultado é que as preocupações com os necessitados 
aumentam (14:12-24). Isso é parte do que Jesus afirma 
aqui. Deus e sua comunidade cuidam dessas pessoas e 
compartilham com elas. (BOCK, 2011, p. 355-356). 

A análise da estrutura quiástica em Lucas 4,16-20 revela a 
importância da proclamação de Jesus na sinagoga de Nazaré. Ao citar 
Isaías, ele anuncia o Evangelho aos pobres, ressaltando não apenas uma 
pobreza espiritual, mas também uma dimensão social. Essa identificação 
dos pobres como os necessitados, em uma relação de dependência com 
Deus, ressoa ao longo do Evangelho de Lucas, influenciando não apenas a 
relação das pessoas com Deus, mas também suas interações sociais e 
seus valores. A compaixão e o cuidado pelos necessitados emergem como 
elementos centrais da comunidade cristã, refletindo a atuação divina em 
favor dos mais vulneráveis. 

Doentes e pessoas com deficiência 

O Evangelho de Lucas oferece um olhar perspicaz sobre a inclusão 
de grupos marginalizados na sociedade através do ministério de Jesus. 
Entre estes grupos estão os coxos/aleijados, cegos e leprosos, cuja 
presença e interação com Jesus são significativas ao longo do relato. Os 
coxos10 são mencionados em conexão com curas tanto no Evangelho 

______________ 
10

 “Outros grupos daqueles à margem também são mencionados, mas com menos 
frequência e muitas vezes em conjunto com os pobres. Os coxos (χωλός, chōlos) 
aparecem em Lucas 7:22 na discussão com João Batista sobre o trabalho de Jesus 
que aponta para a era escatológica. Esta é uma das seis vezes em que esse termo 
é usado em Lucas-Atos. Aqui os coxos andam e os cegos veem (Isaías 29:18; 35:5-
6). A cura da cegueira é significativa, já que nas Escrituras Hebraicas a cura de um 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

124 
 

quanto em Atos, destacando a atenção especial dada a eles. Da mesma 
forma, os cegos11 são tema frequente, com nove menções em Lucas-Atos, 

evidenciando a ênfase na capacidade de ver, não apenas fisicamente, mas 
também espiritualmente. Já os leprosos, embora não tão frequentes, 
representam um símbolo poderoso de exclusão e restauração na 
mensagem de Jesus. Esses encontros e curas não apenas demonstram o 
poder de Deus em ação, mas também revelam a intenção de Jesus em 
incluir os marginalizados, oferecendo-lhes dignidade e restauração. 

Escrevendo especificamente sobre coxos e cegos, Bock comenta: 

Esses dois grupos contribuem para o retrato do alcance 
de Jesus aos que estão à margem da sociedade. O 
evangelho é para eles, até mesmo especialmente para 
eles. Deus se aproxima daqueles em necessidade. Muitas 
vezes são aqueles em situações desesperadoras que 
melhor percebem sua necessidade de Deus, sem 
qualquer falso senso de segurança ou confiança 
equivocada em suas próprias capacidades. (BOCK, 2011, 
p. 357). 

Coxo, “esse termo descreve uma condição física na qual a pessoa 
anda com dificuldade, ou então é inteiramente incapaz de fazê-lo. Se o 
defeito já está presente no nascimento é chamado de congênito, mas se é 
desenvolvido posteriormente é conhecido como adquirido.” (HARRISON, 
2008, p. 1205). 

Como uma demonstração da atitude benevolente e acolhedora de 
Jesus com os coxos, cegos e leprosos, são apresentadas a partir de agora 
breves comentários sobre alguns episódios onde estes grupos são 
referidos. (coxos - Lc 7,22; 14,13.21; leproso - 5,12-16; cego -  18,35-43). 

                                                                                                                              
cego nunca ocorre. Em Lucas 14:13 e 21, Jesus insta a que se convide os pobres, 
aleijados, coxos e cegos para a mesa. Estes são os únicos textos onde o termo 
para aleijado é utilizado (ἀνάπειρος, anapeiros). Curas de coxos ocorrem em 
Jerusalém em Atos 3 e em Listra em 14:8. Um resumo sobre curas em Samaria 
também aponta para os coxos.” (BOCK, 2011, p. 357). 
11

 “O termo ‘cego’ (τυφλός, typhlos) ocorre nove vezes em Lucas-Atos, sendo oito 
desses usos no evangelho. Vários desses textos já foram discutidos (Lucas 4:18; 
7:21-22; 14:13, 21). Na pregação de Jesus na sinagoga em 4:18, os cegos são 
capazes de ver (como também em 7:21-22), e os cegos estão entre aqueles a 
serem convidados para o banquete em 14:13 e 21. Lucas 6:39 apresenta um 
exemplo negativo ao advertir para não permitir que os cegos guiem os cegos, pois 
não são capazes de guiar, referindo-se à não seguir a liderança judaica. A cura de 
um cego em Jericó é o tema de 18:35-43. Em um raro milagre de juízo, Bar-Jesus é 
cegado em Pafos por tentar impedir Paulo de compartilhar o evangelho com Sérgio 
Paulo (Atos 13:11).” (BOCK, 2011, p. 357). 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

125 
 

Em Lc 7,22, Jesus está descrevendo aos discípulos de João Batista 
o que eles devem relatar ao seu mestre. Três dos itens da mensagem são 
“cegos recuperam a vista, coxos andam, leprosos são purificados”, há 
outros itens,12 a lista é uma generalização, com uma mensagem forte e 
alentadora: “deveríamos encontrar o clímax na generalização implícita: a 
intervenção de Deus não está restrita a certas categorias de sofredores, 
mas é para todos os aflitos.” (NOLLAND, 1989, p. 330). O que nos 
interessa, agora, é que Jesus curou os coxos. Em Lc 14,13 e 21, temos 
numa instrução dada a um anfitrião (v.13): “quando ofereceres  um 
banquete, convida pobres, aleijados, coxos, cegos!” e uma ordem dada por 
um rei, na parábola do grande banquete (v.21): “faze entrar aqui os pobres, 
os aleijados, os cegos e os coxos!” Essas listas se conectam e apontam 
para a atitude que o cristão deve ter para com as pessoas excluídas de 
maneira geral, como explica Nolland: 

Além da inversão da ordem dos dois últimos termos, a 
lista de convidados é idêntica à do versículo 21, de onde 
provavelmente foi emprestada. O vínculo sugere que 
estamos sendo orientados a organizar nossa 
hospitalidade nas refeições com base na mesma maneira 
como Deus faz ao planejar o grande banquete 
escatológico que ele está convocando (cf. Cavallin, 
“‘Bienheureux seras-tu,’” 540). Há também uma 
correspondência próxima com as categorias de pessoas 
mencionadas em 7:22 como tendo sido tocadas pelo 
ministério de Jesus. (NOLLAND, 1993, p. 751). 

No relato da cura do leproso, tem-se uma narrativa de milagre, e segundo 

Lima (2017, p. 194) o propósito da narrativa de milagre (a cura é um dessas 
narrativas) é “indicar o poder (de Jesus; ou de Deus, no caso dos apóstolos) 
sobre o mal e a morte, mostrar a compaixão divina para com a dor humana 
e a chegada do tempo de salvação”.  Embora, não se haja correlação direta entre 

a lepra bíblica e o mal de Hansen,
13

 isso não a tornava menos dolorosa, pois gerava 

______________ 
12

 “A mensagem de Jesus derruba tais preocupações , apresentando ‘os pobres, os 
aleijados, os coxos e os cegos’ – exemplos notáveis daqueles relegados a um 
status inferior, marginalizados de acordo com os cânones normais de honra de 
status no mundo mediterrâneo – como pessoas a serem contadas entre os íntimos 
da mesa e, por analogia, entre o povo de Deus.” GREEN, Joel B. The Gospel of 
Luke. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1997, p. 553. 
13

 “O grego abrange uma ampla gama de doenças que produziram escamas. A 
lepra grega pode ter incluído a lepra verdadeira, ou seja, a hanseníase, mas 
definitivamente não se limita a ela. De fato, as descrições bíblicas de ẓaraʿat não 
incluem a necrose associada à hanseníase. Até agora nenhum esqueleto do 
período bíblico mostra quaisquer sinais de hanseníase. O termo ẓaraʿat é um nome 
genérico, abrangendo uma variedade de doenças de pele, incluindo muitos tipos 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

126 
 

segregação e vergonha, a pessoa era tida como habitando no reino da morte, 

levando-os à mendicância, como explica Hugues (1998, p. 167, tradução 

nossa): “Os leprosos eram tipicamente mendigos porque não havia como se 
sustentar. Às vezes, suas famílias depositavam alimentos em lugares 
remotos. Costumavam viver em bandos — companheiros párias (cf. 2 Reis 
7:3; Lucas 17:12).” E para piorar, a pessoa doente não tinha como sair de 
sua situação sozinha, necessitando do auxílio divino e de seus profetas. 
Assim, a cura efetuada por Jesus diz muito do que significou para o 
beneficiado. 

Por fim, a cura do cego, este é o único relato no Evangelho de cura 
de cegueira, mas tem um tom especial, por ser performativo, ele traz 
indicações da qualidade do Reino de Deus e da resposta correta a ele. Algo 
que Green reforça e amplia: 

... o único relato narrativo de Jesus realmente 
proclamando “a recuperação da visão aos cegos” (4:18; 
cf. 7:22); no entanto, sua importância primária reside em 
seu papel como um relato exemplar. Ambientado em seu 
contexto atual, o relato de Lucas da cura do cego 
epitomiza (1) o significado soteriológico do trabalho de 
cura de Jesus em nome dos “pobres” como uma 
manifestação do agora-ativo reino de Deus, (2) o 
comportamento adequado àqueles que desejam os 
benefícios das boas novas do reino, e (3) a contínua 
resistência de alguns aos valores de ponta-cabeça do 
reino, que concedem privilégios aos menos, aos últimos e 
aos excluídos da sociedade. Pessoas que não conseguem 
compreender a correlação de vergonha e sofrimento com 
a vindicação divina (cf. vv 14, 31–34) - isto é, aqueles que 
não conseguem compreender que o plano divino está 
orientado para a salvação como inversão de status - 
dificilmente anteciparão o dom da salvação e do 

                                                                                                                              
não contagiosos. Assim, a doença de Miriã foi transitória (Nm 12:10-15) e a de 
Naamã não o impediu de se misturar livremente na sociedade (II Reis 5). 
Provavelmente, apenas aqueles realmente banidos de seus semelhantes sofreram 
ao longo da vida, por exemplo, os quatro “leprosos” forçados a viver fora de 
Samaria (II Reis 7:3-10) e o rei Uzias, que ficou permanentemente em quarentena 
em bairros separados (II Crônicas 26: 19-21). Textos médicos do antigo Oriente 
Próximo atribuem a doença à magia negra ou ao pecado do sofredor (R.C. 
Thompson, Assyrian Medical Texts (1923); A.L. Oppenheim, Ancient Mesopotamia 
(1977, 288-305). Na Bíblia, sempre que uma razão é dada para um ataque de 
ẓaraʿat, está em conexão com um desafio a uma autoridade devidamente 
constituída (Zakovitch). MICHMAN, Jozeph; SPERLING, S. David; RABINOWITZ, 
Louis I. Leprosy. In: SKOLNIK, Fred; BERENBAUM, Michael. (eds). Encyclopaedia 
Judaica, Volume 12. 2nd. ed. Farmington Hills: Thomson Gale; Jerusalem: Keter 

Publishing House, 2007, p. 650, grifo nosso. 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

127 
 

discipulado para tais excluídos sociais como um mendigo 
cego. No entanto, na economia lucana, são precisamente 
pessoas marginalizadas como este mendigo que são mais 
propensas a se aproximar de Jesus com abertura e 
expectativa de beneficiação divina. É exatamente dessa 
maneira que alguém demonstra sua adequação para o 
reino - a preocupação desta seção narrativa mais ampla 
(18:9–19:27). (GREEN, 1997, p. 661-662). 

Fariseus e oposição 

Nos Evangelhos, e isso inclui o de Lucas, os fariseus se apresentam 
como um grupo opositor de Jesus e de Sua mensagem, porém, “os 
repetidos relatos das refeições com os fariseus ilustram a amizade de Jesus 
com eles, o que é exclusivo do Evangelho de Lucas.” (PULRAJ, 2020, p. 
139). Este fato, por si, já demonstra a atitude inclusiva do Mestre para com 
todos. Em Lc 13,31, alguns fariseus alertam Jesus sobre a intenção de 
Herodes de matá-lo. Embora a motivação dos fariseus possa ser discutível, 
o fato de eles advertirem Jesus sugere uma preocupação genuína com sua 
segurança. Isso ressalta que, em algumas situações, fariseus expressaram 
interesse em Jesus. Em Lc 13,34, Jesus lamenta sobre Jerusalém e 
expressa seu desejo de reunir seus habitantes “como a galinha a própria 
cria sob as asas”. Essa linguagem reflete um desejo de proteção e cuidado, 
inclusive em relação aos fariseus e líderes que muitas vezes estavam em 
conflito com ele. 

Os fariseus “representavam um setor mais rígido do judaísmo e seu 
nome deriva do verbo hebraico parash (separar) caracterizando a sua estrita 
exclusividade.” (TENNEY, 2010, p. 105)  Daí a repulsa por quem eles 
consideravam que os contaminaria, contaminaria o Templo ou a Sinagoga. 
Os fariseus justificavam suas ações com um discurso piedoso, afinal eles 
queriam a salvação dos pecadores , mas tal resultado, pensavam eles, viria 
pelo entendimento dos perdidos, de que os santos não se contaminariam 
com eles e assim deveriam mudar de atitudes e intenções. Cristo “foi 
atacado, porque não deu atenção ao princípio de separação dos fariseus e 
entrou em contato com os 'am-hā'āreẓ, gentios, e enfermos de uma forma 
que os horrorizou (Mt 9:25, Mc 3:10 ).” (SCOTT, 1906, p. 355). 

Embora haja desavenças entre os fariseus e Jesus, o Mestre 
também queria alcançá-los. Três refeições transcorrem em casas de 
fariseus (Lc 7,36-50; 11,37-54; 14,1-24), sendo  que “um convite farisaico a 
Jesus para uma refeição ocorre em todos os três relatos (Lc 7,36; 11,37; 
14,1), com o convite expresso nos dois primeiros e implícito no terceiro.”  
(PAULRAJ, 2020, p. 167). Essas ocasiões de refeição ilustram não apenas 
a amizade de Jesus com os fariseus, mas também sua intenção de dialogar 
e alcançar mesmo aqueles que eram vistos como opositores de sua 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

128 
 

mensagem. Embora, durante essas refeições Jesus revele não apenas sua 
compaixão e desejo de inclusão, mas também sua firmeza ao confrontar 
hipocrisias e injustiças. Em Lucas 7,36-50, Jesus se envolve em uma 
discussão sobre o perdão e a fé, mostrando que a misericórdia divina não 
tem limites, mesmo para aqueles considerados pecadores públicos. No 
relato de Lucas 11,37-54, Jesus denuncia a hipocrisia dos fariseus, 
criticando sua preocupação excessiva com rituais externos em detrimento 
da justiça e do amor. E em Lucas 14,1-24, durante outra refeição na casa 
de um fariseu, Jesus desafia as normas sociais ao curar um homem com 
hidropisia no sábado, também mostra que os excluídos (pobres, aleijados, 
cegos e coxos) devem ser aceitos e acolhidos. 

Esses episódios não apenas mostram a disposição de Jesus em se 
envolver com os fariseus, mas também ressaltam a mensagem central de 
seu ministério: o Reino de Deus é para todos, independentemente de sua 
condição ou status social. Jesus não apenas aceita os marginalizados, mas 
os inclui em seu Reino, desafiando as normas da sociedade e revelando a 
verdadeira essência da justiça e da compaixão divinas. Assim, as refeições 
com os fariseus em Lucas não são apenas eventos sociais, mas 
oportunidades para Jesus ensinar, confrontar e transformar vidas, inclusive 
daqueles que o criticavam. 

Considerações finais 

Ao analisar as interações de Jesus com diversos grupos 
marginalizados e vulneráveis em Lucas, podemos ver claramente o foco 
universal de salvação presente em sua mensagem. Jesus não apenas 
demonstrou compaixão e inclusão para com esses grupos, mas também 
desafiou as normas sociais e religiosas de sua época, promovendo a ideia 
de que todos são incluídos no plano de salvação de Deus. Esta pesquisa 
enfatiza que o foco na salvação universal não apenas apoia, mas também 
fortalece a ideia de que somos todos irmãos, independentemente de nossa 
posição na sociedade. A mensagem de Lucas nos lembra da importância de 
cuidar dos marginalizados e de reconhecer a igualdade e fraternidade entre 
todos os seres humanos. 

Com o olhar perspicaz oferecido pelo Evangelho de Lucas sobre a 
inclusão de grupos marginalizados na sociedade através do ministério de 
Jesus, somos levados a refletir não apenas sobre os coxos, cegos, 
leprosos, mulheres, pecadores, publicanos, samaritanos, gentios, pobres e 
desfavorecidos mencionados, mas sobre a mensagem profunda de inclusão 
e restauração que permeia todo o relato. Ao longo da narrativa, Jesus não 
apenas cura os doentes e interage com os excluídos, mas os coloca como 
protagonistas de sua mensagem, evidenciando não apenas o poder de 
Deus em ação, mas também a intenção de Jesus em oferecer dignidade e 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

129 
 

esperança aos marginalizados. As curas dos coxos, cegos, leprosos e 
outros excluídos não são apenas demonstrações de poder divino, mas 
manifestações do Reino de Deus em ação, onde os que sofrem encontram 
compaixão e cura. 

Paralelamente, as interações de Jesus com os fariseus destacam 
outra faceta de sua missão inclusiva. Apesar das diferenças e desavenças, 
Jesus não se afasta dos fariseus, mas busca alcançá-los também. As 
refeições em suas casas não são apenas eventos sociais, mas 
oportunidades para ensinar, confrontar hipocrisias e revelar a verdadeira 
essência da justiça e compaixão divinas. Jesus desafia as normas sociais 
ao incluir os marginalizados em seu convívio e demonstra que o Reino de 
Deus é para todos, independentemente de sua condição ou status social. 

Ao considerar todas essas passagens e ensinamentos, somos 
lembrados da necessidade de sermos inclusivos com os desfavorecidos, 
pois somos todos irmãos perante Deus. Em um mundo marcado por 
divisões e exclusões, a mensagem de Lucas ressoa poderosamente, 
lembrando-nos do amor incondicional de Deus por todos os seus filhos e 
nossa responsabilidade de agir com compaixão e justiça para com aqueles 
que são marginalizados. Como discípulos de Jesus, somos chamados a 
seguir seu exemplo de inclusão e restauração, reconhecendo a humanidade 
comum que compartilhamos e agindo em solidariedade com os que mais 
necessitam. Que possamos, em nossas interações diárias, ser agentes de 
transformação e compaixão, abrindo nossos corações e mãos para receber 
e acolher todos os nossos irmãos e irmãs. Deve haver uma transformação 
individual, uma abertura, em todo aquele que se diz filho de Deus, como 
reitera Bock: 

As dimensões sociais de Lucas não mostram nenhum 
esforço de revolução ou derrubada política. O que os 
textos evidenciam é um alcance aos que estão à margem 
da sociedade. A apreciação pelo caminho de Deus leva a 
valores que se importam com essas pessoas, em 
contraste com a maneira como o mundo as tem relegado 
ao abandono. O envolvimento e a preocupação de Jesus 
com as mulheres, os pobres, os coxos e os cegos 
mostram que Deus se importa com todo o espectro de 
pessoas. A comunidade que Jesus forma também deve se 
importar com essas pessoas, até mesmo dando atenção 
especial a elas. Esta é uma das maneiras pelas quais os 
valores da nova comunidade contrastam com os do 
mundo. (BOCK, 2011, p. 358). 

REFERÊNCIAS 

ARRUDA JUNIOR, Vamberto M. Assentados à mesa do Mestre: inclusão e 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

130 
 

aceitação encontradas nas cenas de refeição em Lucas. Revista Teologia 
em Questão, Taubaté,  n. 39, p. 58-81, 2023. Disponível em: 

https://tq.dehoniana.com/tq/index.php/tq/article/view/296/273. Acesso em: 
03 jan. 2024. 

BÍBLIA. Português. A Bíblia. Direção Geral: Ágda França, Direçao editorial: 
Vera Ivanise Bombonatto; tradução: Alessandra Serra Viegas et al. São 

Paulo: Paulinas, 2023. 

BOCK, D. L. A theology of Luke’s Gospel and Acts: Biblical Theology of 
the New Testament. Grand Rapids: Zondervan, 2011. 

CHAMPLIN, R. Norman. Lucas, Evangelho de. In: CHAMPLIN, R. Norman. 
Enciclopédia de Bíblia, teologia e filosofia, vol. 3: H-L. São Paulo: 
Hagnos, s.d. p. 909-913. 

DOUGHERTY, John M. Publicans. In: CARSON, Thomas. CERRITO, Joann. 
(eds.). New Catholic Encyclopedia Vol. 11: Pau-Red. 2nd. Ed. Farmington 

Hills; Washington: Gale Group; Catholic University of America, 2003, p. 809-
810. 

FITZMYER, Joseph A. The Gospel according to Luke I–IX: introduction, 
translation, and notes. New Haven; London: Yale University Press, 2008. 
(Anchor Yale Bible, vol. 28). 

GREEN, Joel B. The Gospel of Luke. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co., 1997. (The New International Commentary on the New 
Testament). 

GRENZER, Matthias. Em defesa da criança (Ex 1,15-2,10). Revista de 
Cultura Teológica, v. 55, p. 25-37, 2006. 

GRILLI, Massimo. Vangeli sinottici e Atti degli apostoli. Bologna: Centro 
Editoriale Dehoniano, 2016. 

HARRISON, Roland K. Coxo. In: TENNEY, Merrill C. (org.). Enciclopédia 
da Bíblia cultura cristã Vo1. 1: A-C. São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 
1205-1206. 

HUGHES, R. Kent. Luke: that you may know the truth, Preaching the Word. 

Wheaton: Crossway Books, 1998. 

JEREMIAS, Joachim. Jerusalém no tempo de Jesus: pesquisa de história 
econômico-social no período neotestamentário. São Paulo: Paulinas, 1983. 

KELSO, James L. Samaritanos. In: TENNEY, Merrill C. (org.). Enciclopédia 
da Bíblia cultura cristã Vol. 5: Q-Z. São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 
424-428. 

KILGALLEN, John J. Was Jesus right to eat with sinners and tax collectors? 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

131 
 

Biblica, v. 93, Roma, n. 4, p. 590-600, 2012 

LAKE, Donald M. Mulher. In: TENNEY, Merrill C. (org.). Enciclopédia da 
Bíblia cultura cristã Vol. 4: M-P. São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 396-
402 

LANGNER, Córdula. Lc 4,16-30: Jésus proclama el año de gracia del Señor. 
In: GRILLI, Massimo; LANGNER, Córdula; GÁNDARA, Daniel L. (orgs.). 
Riqueza y solidaridad en la obra de Lucas. Estella (Navarra): Editorial 
Verbo Divino, 2012, p. 33-59. (Evangelio y Cultura, v. 3). 

LIMA, Maria de Lourdes C. Exegese Bíblica: teoria e prática. São Paulo: 
Paulinas, 2017. 

MCMAHAN, Craig T. Meals as type-scenes in the Gospel of Luke. 1987. 
341f. Thesis (doutorado em Teologia -PhD) - Southern Baptist Theological 
Seminary, Louisville, 1987. 

MARSHALL, I. Howard. The Gospel of Luke: a commentary on the Greek 

text. Exeter: Paternoster Press, 1978. (New International Greek Testament 
Commentary). 

MICHMAN, Jozeph; SPERLING, S. David; RABINOWITZ, Louis I. Leprosy. 
In: SKOLNIK, Fred; BERENBAUM, Michael. (eds). Encyclopaedia Judaica, 
Volume 12. 2nd. ed. Farmington Hills: Thomson Gale; Jerusalem: Keter 
Publishing House, 2007, p. 650-653. 

NEF ULLOA, Boris A. A presença dos samaritanos na obra lucana (Lc-At): 
uma análise de sua importância teológica na reconstituição de Israel 
realizada pelo Messias Jesus, o filho de Jacó. Atualidade Teológica, Rio 
de Janeiro, ano 14,  n. 41, p. 359-370, 2012. 

NOLLAND, John. Luke 1:1–9:20. Dallas: Word, Incorporated, 1989. (Word 
Biblical Commentary, vol. 35A). 

NOLLAND, John. Luke 9:21–18:34. Dallas: Word, Incorporated, 1993. 
(Word Biblical Commentary, vol. 35B). 

PERONDI, Ildo. Presenças do verbo mover-se de compaixão 
(σπλαγχνίζομαι) nos evangelhos sinóticos. Atualidade Teológica, Rio de 

Janeiro, v.46, jan./abr. 2014, p. 161-173. 

PERONDI, Ildo. A compaixão de Jesus com a mãe viúva de Naim (Lc 
7,11-17). O emprego do verbo splangxizomai na perícope e no 

Evangelho de Lucas. Tese (Doutorado). Rio de Janeiro: Departamento de 
Teologia do Centro de Teologia e Ciências Humana da Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, 2015. 

PERONDI, Ildo; CATENASSI, Fabrizio Z. Misericórdia, Compaixão e Amor: 
O rosto de Deus no Evangelho de Lucas. Cadernos Teologia Pública, São 



IRMÃOS E IRMÃS: EXPLORANDO O TEMA DA SALVAÇÃO UNIVERSAL NO 
EVANGELHO SEGUNDO LUCAS 

 

CADERNOS DE SION 

 

132 
 

Leopoldo, UNISINOS, Ano 13, v. 13, n. 118, 2016. (cada edição é de 
apenas um artigo). 

PERONDI, Ildo. As parábolas no Evangelho de Lucas. In: SOLANO ROSSI, 
Luiz A.; SILVA, Valmor da. (orgs.). Parábolas na Bíblia. São Paulo: Paulus, 
2019, p. 129-143. (Coleção Temas Bíblicos). 

PAULRAJ, Gideon S. S. An Investigation of Lucan Meals with relevance 
to Food Justice in India. 2020. 349f. Thesis (Doutorado) - Doctor of 
Philosophy in the School of Education and Humanities, University of 
Gloucestershire, 2020. 

POWELL, Mark A. Introducing the New Testament: a historical, literary 

and theological survey. 2nd. Ed. Grand Rapids, Baker Academics, 2018. 

SCOTT, Hugh M. Pharisees. In: HASTINGS, James. (org.). A Dictionary of 
Christ and the Gospels Vol. 2: Labour–Zion. Edinburgh; New York: T&T 
Clark; Charles Scribner’s Sons, 1906, p. 351-356. 

TENNEY, Merrill C. Tempos do Novo Testamento: entendendo o mundo do 
primeiro século. Rio de Janeiro: Assembleia de Deus, 2010. 

 

 

 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

133 
 

 

ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA 
EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

 

Waldecir Gonzaga. Doutor em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade 

Gregoriana, Roma, Itália. Pós-doutorado sobre o Cânon Bíblico, pela FAJE, 
Belo Horizonte, Brasil. Diretor e Professor de Teologia Bíblica do 
Departamento de Teologia da PUC-Rio. Criador e líder do Grupo de 
Pesquisa de Análise Retórica Bíblica Semítica, constante no Diretório do 

CNPq. 

Ygor Almeida de Carvalho Silva. Bacharel em Teologia e especialista na 
área pastoral pelo Centro Universitário Adventista de São Paulo. Mestre e 
doutorando em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 

de Janeiro. 

Resumo  

O presente estudo tem como objetivo analisar o uso de referências ao 
Antigo Testamento (AT) na Epístola de Paulo aos Gálatas. Para essa 
finalidade, usa-se o Método do Uso do Antigo Testamento no Novo 
Testamento (NT), segundo os sete critérios de R. Hays e os nove passos de 
G. K. Beale. Constata-se que o apóstolo usa fartamente as Escrituras 
Sagradas de Israel neste seu escrito. Daí a necessidade desta pesquisa 
para verificar três questões: a) quais são os textos veterotestamentários 
referidos pelo autor; b) como ele os referenciou (citação, alusão ou eco); c) 
qual a fonte usada por ele (Texto Hebraico [TH], Septuaginta [LXX], ou outra 
indeterminada ou interpretativa). Também se busca entender em que 
sentido o autor aborda a lei de Deus de forma negativa, analisando 
justamente a maneira como ele mesmo interpretou as passagens que usa 
do AT. Percebe-se que quase a totalidade de sua base argumentativa para 
a justificação pela graça, recebida pela fé, é extraída exatamente das 
Escrituras Sagradas de Israel, texto ao qual se apegavam seus oponentes. 
Além da introdução e da conclusão, o corpo deste estudo oferece quatro 
tópicos (além de excelentes referências bibliográficas para ulteriores 
pesquisas): a) o uso da Escritura na autobiografia paulina (Gl 1,6-2,21); b) o 
uso da Escritura na defesa da fé para a salvação (Gl 3,1-29); c) o uso da 
Escritura no midrash de Agar (Gl 4,1-31); e, d) o uso da Escritura nos 
conceitos de liberdade cristã e vida no Espírito (Gl 5,1-6,10).  
Palavras-chave: AT, Paulo, Gálatas, Lei, Fé. 

______________ 
 E-mail: waldecir@hotmail.com e waldecir@puc-rio.br 

 E-mail: ygor.adv@hotmail.com e ygor.almeida@adventistas.org 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

134 
 

Abstract 

The present study aims to analyze the use of references to the Old 
Testament (OT) in Paul’s Epistle to the Galatians. For this purpose, the 
Method of the Use of the OT in the New Testament (NT) is used, according 
to the seven criteria of R. Hays and the nine steps of G. K. Beale. As is 
demonstrated, the apostle does extensive use of the Holy Scriptures of 
Israel in his writing. Hence the need for this research to verify three 
questions: a) which are the OT texts referred to by the author, b) how he 
cited them (if by quotation, allusion or echo) and c) which source was used 
by him (Hebrew Text [HT], Septuagint [LXX], or other indeterminate or 
interpretative). We also seek to understand in what sense the author 
approaches God's law in a negative way, analyzing precisely the way in 
which he himself interpreted the passages he quotes from the OT. It will be 
seen that almost the entirety of his argumentative basis for justification by 
grace, received by faith, is extracted exactly from the Holy Scriptures of 
Israel, a text to which his opponents clung. In addition to the introduction and 
conclusion, the body of this study offers four topics (as well as excellent 
bibliographical references for further research): a) the use of Scripture in 
Paul's autobiography (Gl 1:6-2:21); b) the use of Scripture in defending the 
faith for the salvation (Gl 3:1-29); c) the use of Scripture in Hagar's midrash 
(Gal 4:1-31); and d) the use of Scripture in the concepts of Christian freedom 
and life in the Spirit (Gal 5:1-6:10). 
Keywords: OT, Paul, Galatians, Law, Faith. 

Resumen 

El presente estudio tiene como objetivo analizar el uso de referencias al 
Antiguo Testamento (AT) en la Epístola de Pablo a los Gálatas. Para ello se 
utiliza el Método de Uso del AT en el Nuevo Testamento (NT), según los 
siete criterios de R. Hays y los nueve pasos de G. K. Beale. Parece que el 
apóstol hace un uso extensivo de las Sagradas Escrituras de Israel en este 
escrito. De ahí la necesidad de que esta investigación verifique tres 
cuestiones: a) cuáles son los textos del AT a los que se refiere el autor; b) 
cómo los referencia (cita, alusión o eco); c) qué fuente utilizó (Texto hebreo 
[TH], Septuaginta [LXX] u otra fuente indeterminada o interpretativa). 
También buscamos comprender en qué sentido el autor aborda la ley de 
Dios de manera negativa, analizando precisamente la forma en que él 
mismo interpretó los pasajes que utiliza del AT. Se puede observar que casi 
la totalidad de su base argumentativa para la justificación por la gracia, 
recibida por la fe, está extraída exactamente de las Sagradas Escrituras de 
Israel, texto al que se aferraban sus oponentes. Además de la introducción y 
la conclusión, el cuerpo de este estudio ofrece cuatro temas (además de 
excelentes referencias bibliográficas para futuras investigaciones): a) el uso 
de la Escritura en la autobiografía de Pablo (Gl 1,6-2,21); b) el uso de la 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

135 
 

Escritura en la defensa de la fe para la salvación (Gal 3,1-29); c) el uso de 
las Escrituras en el midrash de Agar (Gálatas 4:1-31); y, d) el uso de la 
Escritura en los conceptos de libertad cristiana y vida en el Espíritu (Gal 5,1-
6,10). 
Palabras clave: AT, Pablo, Gálatas, Pacto, Fe. 

Introdução 

 Para a maioria dos acadêmicos em Teologia Bíblica, é ponto pacífico 
que a Epístola aos Gálatas seja autenticamente paulina.1 É provável que 
sua redação tenha ocorrido entre os anos 54-57 d.C., por ocasião da 
terceira viagem missionária de Paulo, estando ele em Éfeso.2 

 Contudo, quem seriam esses cristãos gálatas? Descendentes dos 
antigos celtas (também conhecidos como gauleses) que imigraram, na 
primeira metade do século III a.C., para o interior da antiga Ásia Menor ou 
Anatólia, região ocidental e majoritária da atual Turquia. A terra ocupada por 
eles passou a ser chamada de Galácia.  

A dúvida que permanece é se os gálatas aos quais o apóstolo 
endereça sua epístola seriam os habitantes do centro-norte, região 
conhecida como território da Galácia; ou o sul, conhecido como província da 
Galácia (regiões da Psídia, Frígia, Licaônia, Isáuria, Panfília, Paflagônia e 
Ponto Galático), local posteriormente anexado pelos gálatas, parte do qual 
Paulo esteve evangelizando por ocasião de sua primeira viagem 
missionária, incluindo cidades como Antioquia da Psídia, Icônio, Listra e 
Derbe (At 13,16-14,28; 16,6; 18,23). Conquanto não possa ser conclusiva, 
pelo peso das evidências bíblica, histórica e arqueológica, adere-se, nesta 
pesquisa, à hipótese de que os destinatários de Paulo eram cristãos 
habitantes do território da Galácia (região centro-norte de parte do interior 
da Ásia Menor).3   

______________ 
1
 BRUCE, F. F., Paulo, o Apóstolo da Graça, p. 174; HANSEN, G. W. Gálatas, carta 

aos, p. 583; GONZAGA, W., “A Verdade do Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade 
na Igreja, p. 33-38; GONZAGA, W., A Estrutura da Carta aos Gálatas à Luz da 
Análise Retórica Bíblica Semítica, p. 10-11; GONZAGA, W., O Corpus Paulinum no 
Cânon do Novo Testamento, p. 22. 
2
 KÜMMEL, W. G., Introdução ao Novo Testamento, p. 394; BROWN, R. E., 

Introdução ao Novo Testamento, p. 622; FITZMEYER, J. A., A Carta aos Gálatas, p. 
423; BARBAGLIO, G., As Cartas de Paulo (II), p. 22; GONZAGA, W., “A Verdade do 
Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade na Igreja, p. 32; GONZAGA, W., O Corpus 
Paulinum no Cânon do Novo Testamento, p. 36. 
3
 KÜMMEL, W. G., Introdução ao Novo Testamento, p. 382-394; BROWN, R. E., 

Introdução ao Novo Testamento, p. 622; FITZMEYER, J. A., A Carta aos Gálatas, p. 
421-422; BARBAGLIO, G., As Cartas de Paulo (II), p. 14-15; GONZAGA, W., “A 
Verdade do Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade na Igreja, p. 40-43. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

136 
 

 O remetente endereça sua epístola “às igrejas da Galácia” (Gl 1,2); 
ou seja, às comunidades cristãs que havia ali, possivelmente fundadas por 
ele mesmo (Gl 1,8; 4,11.13-15). Neste texto, profundamente teológico e 
recheado de recursos retóricos, Paulo confronta seus opositores, que mais 
parecem ser judeus cristãos legalistas (chamados posteriormente de 
“judaizantes”), que ensinavam aos crentes gentios ser a justificação perante 
Deus proveniente das obras da lei (Gl 1,6-7.9; 2,4-5; 3,1-5; 5,4.7), 
obrigando-os inclusive a observarem aspectos cerimoniais da mesma, 
especialmente o rito da circuncisão, para serem salvos (Gl 4,9-11; 5,1-3.6-
7.9-12; 6,12-13.15).4     

Como se pode ver pela leitura da epístola, o apóstolo lança mão de 
uma linguagem bastante enfática na sua exposição de que a justificação 
vem pela graça do Senhor, recebida pela fé, e que a circuncisão não deve 
ser obrigatória aos cristãos. Entretanto, certos intérpretes têm entendido 
algumas dessas asseverações como antinomistas.5 Como Paulo costuma 
fazer em suas epístolas6, usa fartamente as Escrituras Sagradas de Israel 

______________ 
4
 VIARD, A., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 10-11; GUTHRIE, D., Gálatas, p. 20-

26; BRUCE, F. F., Paulo, o Apóstolo da Graça, p. 174-178; CORTEZ, F. H.; 
PAROSCHI, K., Introduction to Galatians, p. 1732. Esses opositores usavam 
sorrateiramente de lisonjas para afastar os crentes sinceros da Galácia da 
comunhão com Paulo, atacando sua pessoa e denegrindo sua imagem (Gl 4,17). 
Daí, toda a necessidade de defesa do seu próprio apostolado no início da epístola 
(Gl 1,1.11-2,14). Para maiores detalhes acerca dessa oposição, ver ainda: 
BRINSMEAD, B. H., Galatians as Dialogical Response to Opponents, p. 119-121, 
459-469; GONZAGA, W., “A Verdade do Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade na 
Igreja, p. 46-52.    
5
 Ver, por exemplo: MAZZAROLO, I., Carta de Paulo aos Gálatas, p. 88-89, 91-103, 

133-136; GRANCONATO, M., A Essência do Evangelho de Paulo, p. 60, 75-77, 93, 
133; SOARES, G., Gálatas, p. 61-65, 67, 83-84, 90-92, 94-95, 104, 109, 111, 115.  
6
 ELLIS, E. E., Paul’s Use of the Old Testament, p. 20-21: “O uso que Paulo fez do 

AT não pode ser compreendido a parte de sua atitude para com ele. Para Paulo, as 
Escrituras são sagradas e proféticas (Rm 1,2; 4,3), elas constituem os próprios 
oráculos de Deus (τὰ λόγια τοῦ θεοῦ) (Rm 3,1-2), e elas ‘foram escritas... para o 
nosso ensino’ (Rm 15,4). Todas as doutrinas importantes de Paulo são reforçadas 
por um apelo à sua Bíblia. Para colocar a origem da Escritura em Deus, a frase 
paulina ‘soprada por Deus’ (θεόπνευστος) (2Tm 3,16) dificilmente poderia ser 
melhorada. Em sua visão do AT o apóstolo está em consonância não apenas com 
Cristo e os outros escritores do NT (2Pd 1,21), mas também com a totalidade do 
judaísmo e da Igreja primitiva.”; DEL PÁRAMO, S., Las Citas de los Salmos em S. 
Pablo, p. 229: “Entre os hagiógrafos do Novo Testamento ninguém como S. Paulo 
expôs, com tanta ponderação, as excelências e utilidades da Sagrada Escritura (cf. 
2Tm 3,16.17; Rm 15,4). Todo o ambiente literário que envolve os seus escritos encontra-se 

saturado de aromas bíblicos, que denunciam o escriba culto, que consagrou grande parte de 

sua vida à meditação e ao estudo dos livros sagrados. Nenhum autor do Novo 
Testamento nos oferece tantas e tão variadas referências à Escritura como ele. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

137 
 

em sua argumentação na produção de Gálatas. Compreender a forma como 
ele as citou, aplicou e interpretou7, vem a ser conditio sine qua non para 
uma exegese coerente da epístola, que resulte numa hermenêutica 
equilibrada da mesma. Afinal, que melhor maneira pode haver de se 
interpretar uma passagem do NT que cita outra do AT do que buscando o 
sentido que o próprio autor, divinamente inspirado, deu a ela?   

Para se realizar este estudo, aplica-se aqui o Método do Uso do AT 
no NT, conforme desenvolvido por R. Hays e G. K. Beale. Hays8 estabelece 
sete critérios para se atestar o uso de uma passagem do AT no NT: 1) 
disponibilidade da fonte ao autor original; 2) volume de disponibilidade e 
proeminência daquela referência na Escritura; 3) recorrência com a qual o 
mesmo escritor cita aquele texto no restante da sua obra; 4) coerência 
temática com a linha de argumentação do autor; 5) plausibilidade histórica 
para o remetente e os destinatários quanto ao significado interpretado; 6) 
história da interpretação construída por outros comentadores (pré-críticos e 
críticos) que aludiram à mesma passagem; 7) satisfação quanto à 
interpretação do texto. 

Beale9 indica nove passos para se interpretar corretamente o uso de 
uma passagem do AT no NT: 1) identificar se a referência ao AT é uma 
citação, alusão ou eco; 2) analisar o contexto do NT em que a citação ao AT 
ocorre; 3) analisar o contexto do AT em que a referida citação ocorre; 4) 
pesquisar o uso daquele texto do AT no judaísmo posterior e anterior; 5) 
comparar os textos onde a referência aparece: TH, NT, LXX, Targumim 
(comentários aramaicos às Escrituras Hebraicas) e citações judaicas 
antigas (pseudepígrafos, Filo de Alexandria, Flávio Josefo etc.); 6) analisar a 
forma como o autor usa aquela passagem do AT; 7) analisar a interpretação 
que o autor dá àquela passagem do AT; 8) analisar o uso teológico que o 
autor faz daquela passagem do AT; 9) analisar o uso retórico que o autor 

                                                                                                                              
Umas 120 citações claras encontramos em suas cartas, sem contar muitas outras 
tácitas ou implícitas, e as inúmeras reminiscências ou alusões que um leitor atento 
pode facilmente observar”; ver também ELLIS, E. E., Paul’s Use of the Old 
Testament, p. 10; SILVA, Y. A. C., Um vaso para honra e outro para desonra, p. 
125. 
7
 BELLI, F. et. al., Vetus in Novo, p. 197: “A chave da compreensão do uso das 

Escrituras em Paulo está no modo com o qual ele utiliza os textos para apresentar a 
novidade da experiência cristã a partir do acontecimento de Jesus Cristo, mas não 
como simples elemento de prova, senão como parte integrante de um testemunho: 
de fato ‘a justiça de Deus se manifestou testemunhada pela lei e os profetas’. Deste 
modo vem à lume uma unidade no desígnio de Deus, revelado em Jesus Cristo, 
que abraça toda a experiência de Israel.” 
8
 HAYS, R., Echoes of Scripture in the Letters of Paul, p. 29-32.  

9
 BEALE, G. K., Manual do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento, p. 68-

69.  



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

138 
 

faz daquela passagem do AT.  

No presente estudo, faz-se uma distinção, defendida por alguns 
estudiosos, entre citação (menção direta ao texto do AT), alusão (menção 
indireta ou de parte do texto do AT) e eco (referência ao conceito de uma ou 
mais passagens do AT).10 Devido à limitação do espaço, esta pesquisa 
apresenta apenas os resultados da aplicação do método.  

O corpo desta pesquisa se divide nos seguintes quatro tópicos, 
conforme a estrutura da argumentação da epístola, sugerida por 
Gonzaga11: a) o uso da Escritura na autobiografia paulina (Gl 1,6-2,21; 
precedida pela saudação e endereço, Gl 1,1-5); b) o uso da Escritura na 
defesa da fé para a salvação (Gl 3,1-29); c) o uso da Escritura no midrash 
de Agar (Gl 4,1-31); e d) o uso da Escritura nos conceitos de liberdade cristã 
e vida no Espírito (Gl 5,1-6,10; que ainda conta com uma “conclusão”, Gl 
6,11-18).  

1. O uso da Escritura na autobiografia paulina (Gl 1,6-2,21) 

 Como mencionado acima e a epístola dá a entender, os opositores 
de Paulo na Galácia estavam disferindo ataques pessoais contra o apóstolo, 
tentando desqualificá-lo como tal diante dos cristãos dessas Igrejas. Daí sua 
necessidade de, na primeira parte de sua argumentação, Paulo apresentar 
as evidências de suas credenciais apostólico-divinas, demonstrando que 
seu chamado não provinha de seres humanos, mas de Deus mesmo. 

______________ 
10 

BEALE, G. K., Manual do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento, p. 56-
57; BEETHAM, C. A., Echoes of Scripture in the Letter of Paul to the Colossians, p. 
15-24; ELLIS, E. E., Paul’s Use of the Old Testament, p. 10-12. Sobre o Método do 
Uso do AT no NT, especialmente no epistolário paulino, ver ainda: GONZAGA, W.; 
RAMOS, D. S.; SILVA, Y. A. C., O Uso de Citações, Alusões e Ecos do Antigo 
Testamento na Epístola de Paulo aos Romanos, p. 11-13; GONZAGA, W.; 
SILVEIRA, R. G., O uso de citações e alusões de salmos nos escritos paulinos, p. 
252-254; GONZAGA, W.; BELEM, D. F., O Uso Retórico do Antigo Testamento na 
Carta aos Colossenses, p. 4-8; GONZAGA, W.; ALMEIDA FILHO, V. S., O uso do 
Antigo Testamento na Carta de Paulo aos Filipenses, p. 4-7; GONZAGA, W.; 
FILHO, J. P. L., O Uso do Antigo Testamento na Carta de Paulo aos Efésios, p. 17-
19; GONZAGA, W.; TELLES, A. C., O Uso do Antigo Testamento na 2Coríntios, p. 
397. 
11

 GONZAGA, W., “A Verdade do Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade na Igreja, 
p. 63-64. Propostas de estrutura da argumentação da epístola em quatro partes, 
semelhantes à essa de Gonzaga, mas não idênticas: NICHOL, F. D., Comentário 
Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1032-1033; PITTA, A., Lettera ai Galati, 
p. 40-41. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

139 
 

1.1. Anátema (Nm 21,3; Lv 27,28-29; Dt 7,26; 13,16.18; Js 6,17-18; 7,11-

13; Jz 1,17; 1Sm 15,3; Esd 10,8; Zc 14,11 em Gl 1,8-9) 

NA
28

 Gl 1,8-9 LXX Referências Tradução NA
28

 Análise 

ἀλλὰ καὶ ἐὰν ἡμεῖς ἢ 
ἄγγελος ἐξ οὐρανοῦ 
[ὑμῖν] εὐαγγελίζηται

12
 

παρ᾽ ὃ 
εὐηγγελιςάμεθα ὑμῖν, 
ἀνάθεμα ἔστω. ὡς 
προειρήκαμεν καὶ 
ἄρτι πάλιν λέγω· εἴ 
τις ὑμᾶς 
εὐαγγελίζεται παρ᾽ ὃ 
παρελάβετε, 
ἀνάθεμα ἔστω. 

 
 
Nm 21,3; Lv 
27,28-29; Dt 7,26; 
13,16.18; Js 6,17-
18; 7,11-13; Jz 
1,17; 1Sm 15,3; 
Esd 10,8; Zc 
14,11. 

Mas ainda que nós, ou 
um anjo do céu, [vos] 
anunciasse um 
evangelho diferente do 
que vos acununciamos, 
seja anátema. Como 
dissemos antes e agora 
novamente digo: Se 
alguém vos anunciar um 
evangelho, diferente do 
que recebestes, seja 
anátema. 

 
 
 
Eco da 
LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
O substantivo anátema (em grego koinè, ἀνάθεμα; no clássico, ἀνάθημα) pode 
significar, a depender do contexto: “amaldiçoado”, “execrado”, “posto sob maldição”, 
“aquilo que é consagrado à divindade”, “coisa, lugar ou pessoa amaldiçoada”, 
“alguém sob a ira de Deus”. Portanto, pode carregar ambos os sentidos: a) algo 
dedicado à divindade, como uma oferta votiva (Jt 16,18.19; Lc 21,5); ou b) algo ou 
alguém entregue à divindade para a interdição e maldição. Na maioria das vezes 
em que aparece na LXX (como nos casos mencionados nesta tabela) e no 
epistolário paulino (Rm 9,3; 1Cor 12,3; 16,22), a expressão “seja anátema” traz o 
segundo significado, ou seja, de uma imprecação solene.13 Quanto à fórmula de 
excomunhão do cristianismo medieval, que incluía essa expressão, provavelmente 
tratou-se de um desenvolvimento posterior.14 Contudo, mesmo na Idade Média, 

______________ 
12

 A expressão ὑμῖν εὐαγγελίζηται (vos pregue um evangelho) é de difícil 
determinação pela crítica textual. Inclusive, na própria Nestle-Aland 28ª Ed. (NA28) 
e em O Novo Testamento Grego 5ª Ed. (NTG5), consta o pronome de segunda 
pessoa do plural após o verbo, assim: εὐαγγελίζηται [ὑμῖν], conforme a correção do 
Códice Beza (D2), cuja versão original (século V) reza εὐαγγελίζηται ὑμᾶς. Nesta 
pesquisa preferiu-se a variante [ὑμῖν] εὐαγγελίζηται – com o pronome antes e o 
verbo no presente do subjuntivo – pelo fato de esta forma verbal constar em três 

manuscritos de peso (𝔓51vid [Papiro 51, c. 400 d.C.], B [Códice Vaticano, século 
IV], D* [Códice Beza original, século V]), ainda que o pronome ὑμῖν só apareça 

antes do verbo nas testemunhas de peso 𝔓51vid e B, e mesmo assim, como indica 
o sinal diacrítico, não muito legível no 𝔓51. Devido ao fato de o pronome não 
aparecer nalguns manuscritos importantes, como os unciais ב*, F, G, Ψ, ele foi 
colocado entre colchetes (OMANSON, R. L., Variantes Textuais do Novo 
Testamento, p. 382-383; METZGER, B. M., Textual Commentary on the Greek New 
Testament, p. 521). 
13

 JERÓNIMO, S., Comentarios a la Epístola a los Gálatas, p. 29; LONGENECKER, 
R. N., Galatians, p. 17; AUST, H.; MÜLLER, D., ἀνάθεμα, p. 102-104. 
14

 LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 17. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

140 
 

quando vigorava a fórmula de excomunhão, Tomás de Aquino fez o seguinte e 
interessante comentário sobre o “seja anátema”, de Gl 1,8.9: “Mas deveríamos 
inferir disso que todos os hereges deveriam ser excomungados? Aparentemente, 
não, porque em 1Ts 3,10 se diz: ‘Rogamos de poder completar o que falta à vossa 
fé...’”15. Em Mt 18,15-18, Cristo explica que, antes de levar alguém à Igreja para 
ser considerado como gentio e publicano, o cristão consciencioso deve, 
primeiramente, ir sozinho ao irmão culpado e tentar convencê-lo de seu erro. Se ele 
não o ouvir, deve voltar lá com mais um ou dois. Se o irmão culpado se convencer 
de seu erro, ele foi restaurado. Do contrário é que o caso deve ser levado à Igreja 
para disciplina. De acordo com Paulo, mesmo a disciplina eclesiástica deve ter uma 
finalidade redentiva (1Cor 5,1-4; 11,31.32), e os que tratam do caso de um membro 
da comunidade surpreendido nalguma falta, devem fazê-lo com mansidão, 
cuidando de si mesmos também a fim de não caírem em tentação (Gl 6,1). Ainda se 
lê em 2Tm 2,25-26: “Para disciplinar com gentileza os opositores, não somente para 
que Deus lhes dê o arrependimento pelo conhecimento da verdade; mas também 
para que retornem do laço do diabo à sensatez aqueles que foram capturados por 
ele para a vontade dele”; e em Tg 5,19-20: “Meus irmãos, se alguém dentre vós se 
desviar da verdade e alguém o trouxer de volta, saiba que aquele que traz de volta 
um pecador do caminho do seu erro salvará a alma dele da morte e cobrirá uma 
multidão de pecados.”.   

1.2. Chamado desde o ventre materno (Is 49,1.5; Jr 1,5 em Gl 1,15) 

NA
28 

Gl 1,15 LXX Is 49,1.5 Tradução NA
28

 Análise 

 
Ὅτε δὲ 
εὐδόκησεν [ὁ 
θεὸς] ὁ 
ἀφορίσας με ἐκ 

1. Ἀκούσατέ μου, νῆσοι, καὶ 
προσέχετε, ἔθνη· διὰ χρόνου 
πολλοῦ στήσεται, λέγει κύριος. 
ἐκ κοιλίας μητρός μου ἐκάλεσεν 
τὸ ὄνομά μου… 

 
Quando, 
porém, houve 
por bem, 
Aquele

16
 que 

 
 
 
Alusão a Is 
49,1.5 e eco 

______________ 
15

 TOMMASO D’AQUINO, S., Commento alla Lettera ai Galati, p. 541; AUST, H.; 
MÜLLER, D., ἀνάθεμα, p. 103: “Aquele que prega um falso evangelho é entregue à 
destruição por Deus. [...] não é questão de um ato de disciplina eclesiástica, no 
sentido de excomunhão. A maldição expõe os culpados à ira judicial de Deus. 
Neste ato de ser entregue a Deus, jaz o significado teológico da dádiva consagrada 
e da maldição por interdição. [...] como uma dádiva consagrada, a pessoa 
sentenciada pelo anathema é imediatamente entregue ao julgamento divino. Ao 
mesmo tempo, não se exclui a possibilidade de uma mudança de opinião...” 
16

 A omissão (⸋) de “ὁ θεὸς/o Deus” conta com o apoio das seguintes testemunhas: 

⸋ 𝔓46 B F G 629 1505 lat syb; Irlat pt.arm Epiph; porém, sua presença no texto (txt) 
conta com o poio de ב A D K L P Ψ 0278. 33. 81 104. 365. 630. 1175. 1241, 1739. 

1881. 2464 𝔐 syh** co; Irlt pt; | com variantes em ⸋ 𝔓46 6. 1739. 1881; ou seja, 
para os dois lados há testemunhas de peso para a crítica textual. Então o comitê 
central preferiu trazer os termos, porém, deixando-os entre colchetes [“ὁ θεὸς/o 
Deus”], e continuar os estudos. Porém, tendo em vista que para a crítica textual, do 

ponto de vista externo, um papiro, quando antigo, e é o caso aqui, com o 𝔓46 (c. 
200 d.C.), geralmente tem preponderância sobre um códice, e por contar com o 
apoio do Códice Vaticano (B, do século IV), visto que “O Códice Vaticano é 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

141 
 

κοιλίας μητρός 
μου καὶ 
καλέσας διὰ τῆς 
χάριτος αὐτοῦ 

5. καὶ νῦν οὕτως λέγει κύριος ὁ 
πλάσας με ἐκ κοιλίας δοῦλον 
ἑαυτῷ τοῦ συναγαγεῖν τὸν 
Ιακωβ καὶ Ισραηλ πρὸς αὐτόν 
συναχθήσομαι καὶ 
δοξασθήσομαι ἐναντίον κυρίου, 
καὶ ὁ θεός μου ἔσται μου ἰσχύς 

me separou 
desde o ventre 
de minha mãe 
e me chamou 
por meio de 
Sua graça,...   

de Jr 1,5 na 
LXX. 

LXX Jr 1,5 

Πρὸ τοῦ με πλάσαι σε ἐν κοιλίᾳ 
ἐπίσταμαί σε καὶ πρὸ τοῦ σε 
ἐξελθεῖν ἐκ μήτρας ἡγίακά σε, 
προφήτην εἰς ἔθνη τέθεικά σε. 
 

Comentário Exegético-Teológico 
Paulo começa sua Epístola aos Gálatas defendendo o seu chamado apostólico 
como tendo origem em Deus, não nos seres humanos. Daí, ele alude a Is 49,1.5 e 
ecoa Jr 1,5 na LXX. É digno de nota que Is 49 (v.6) é aplicado ao Messias no 
Cântico de Zacarias (Lc 2,32). E o próprio apóstolo aplica esse mesmo texto a si e a 
seus associados em Atos 13,47, no contexto de proclamação do Evangelho aos 
gentios. Isso indica que o Salvador compartilha com seus discípulos a Sua missão 
de iluminar aqueles que ainda não O conhecem, a fim de salvá-los. Além disso, ao 
aludir a Is 49,1.5 e ecoar Jr 1,5 em Gl 1,15, Paulo, na verdade, está repetindo o 
princípio bíblico segundo o qual a vida existe desde a sua concepção (Sl 
139,13.15.16; Lc 1,41-44). Princípio esse que não pode ser esquecido pelos crentes 
em meio à agenda feminista da atualidade, que quer impor à sociedade judaico-
cristã ocidental o aborto como política de saúde pública. 

 
  

                                                                                                                              
considerado o mais valioso de todos os manuscritos gregos do NT. É o que contém, 
proporcionalmente, o menor número de erros escribais e, jutamente com o Códice 
Sinaítico, representa uma forma de texto que deve ter circulado no Egito antes 
mesmo do ano 200” (PAROSCHI, W., Origem e Transmissão do Texto do Novo 
Testamento, p. 52) e “O manuscrito B é, com grande vantagem sobre os demais, o 
mais significativo dos unciais” (ALAND, K.; ALAND, B., O texto do Novo 
Testamento, p. 117), além de outras testemunhas qualificadas; e, do ponto de vista 
da crítica interna, a leitura mais breve é preferível (lectio brevior potior) à maior 
(PAROSCHI, W., Crítica Textual do Novo Testamento, p. 44-45, 153; PAROSCHI, 
W., Origem e Transmissão do Texto do Novo Testamento, p. 42-44, 184-185; 
GONZAGA, W. A Sagrada Escritura, a alma da Sagrada Teologia, p. 221-222), 
opta-se por omitir o nome Deus (“ὁ θεὸς/o Deus”) nesta tradução, que no texto 
grego aparece entre colchetes [“ὁ θεὸς/o Deus”], pela não certeza definitiva de sua 
presença ou não no texto original. Vale ressaltar que esta conclusão não pretende 
ser definitiva e aguarda os futuros estudos do comitê central da NA28.  



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

142 
 

1.3. Deus não faz acepção de pessoas (Dt 10,17 em Gl 2,6) 

NA
28

 Gl 2,6 LXX Dt 10,17 Tradução NA
28

 Análise 

Ἀπὸ δὲ τῶν 
δοκούντων εἶναί τι,- 
ὁποῖοί ποτε ἦσαν 
οὐδέν μοι διαφέρει· 
πρόσωπον [ὁ] θεὸς 
ἀνθρώπου οὐ 
λαμβάνει- ἐμοὶ γὰρ 
οἱ δοκοῦντες οὐδὲν 
προσανέθεντο,  

ὁ γὰρ κύριος ὁ 
θεὸς ὑμῶν, οὗτος 
θεὸς τῶν θεῶν καὶ 
κύριος τῶν 
κυρίων, ὁ θεὸς ὁ 
μέγας καὶ ἰσχυρὸς 
καὶ ὁ φοβερός, 
ὅστις οὐ θαυμάζει 
πρόσωπον οὐδ᾽ 
οὐ μὴ λάβῃ 
δῶρον, 
 

E, daqueles que 
pareciam ser alguma 
coisa – o que eram 
então não me faz 
diferença nenhuma; 
Deus não aceita a 
aparência do homem

17
 

– pois, os que parecem 
(ser alguma coisa) 
nada me 
acrescentaram,... 

 
 
 
 

Eco de Dt 
10,17 na LXX. 
 
 
 
 

Comentário Exegético-Teológico 
A compreensão de que Deus não faz acepção de pessoas foi preservada pela 
tradição judaica pós-exílica (Eclo 35,15.16). Essa compreensão levou vários 
autores veterotestamentários a advertirem o povo a jamais tratar alguém com 
parcialidade.

18
 O Deus da Bíblia não dá preferência a algumas pessoas em 

detrimento de outras por razões financeiras, sociais, étnicas ou de aparência. Em 
sua experiência com Cornélio, Pedro também reconheceu que Deus não faz 
acepção de pessoas (At 10,34). 1Tm 5,21 e Tg 2,1.9 admoestam os cristãos a 
agirem como o seu Deus, ou seja, jamais por preconceito ou favoritismo com 
ninguém. A lógica é: filhos de um Deus imparcial não podem agir com parcialidade.  

 

1.4. Ninguém pode ser justificado pelas obras da lei (o uso do Sl 

143[142],2 em Gl 2,16) 

NA
28

 Gl 2,16 LXX Sl 142,2 Tradução NA
28

 Análise 

εἰδότες [δὲ] ὅτι οὐ 
δικαιοῦται ἄνθρωπος 
ἐξ ἔργων νόμου ἐὰν μὴ 

διὰ πίστεως Ἰησοῦ 
Χριστοῦ, καὶ ἡμεῖς εἰς 

καὶ μὴ εἰσέλθῃς 
εἰς κρίσιν μετὰ 

τοῦ δούλου σου, 
ὅτι οὐ 

δικαιωθήσεται 

Sabendo [porém] que 
o homem não é 
justificado pelas 

obras da lei, mas pela 
fé de Jesus Cristo

19
, e 

 
Alusão ao Sl 
142,2 na LXX. 

______________ 
17

 Outras traduções possíveis: “Deus não faz acepção de pessoas” ou “Deus não 
mostra parcialidade”. 
18

 Lv 19,15; Dt 1,17; 16,19; 2Cr 19,7; Jó 13,10; Sl 82(81),2; Pr 18,5; Ml 2,9 (BETZ, 
D. H., Galatians, p. 95; SILVA, M., Gálatas, p. 976-977). 
19

 Como se vê, no presente estudo adotou-se uma tradução literal: “fé de Jesus 
Cristo” (v.16b) e “fé de Cristo” (v.16d). Essa tradução pode ser encontrada, do 
quarto para o quinto século, no comentário de Agostinho a essa passagem 
(AGUSTÍN, S., Exposición de la Epístola a los Gálatas, p. 122) e na versão Siríaca 
Peshita (COSAERT, Gálatas, p. 49). Alguns estudiosos modernos também a 
adotaram, como por exemplo: MARTYN, J. L., Galatians, p. 5, 246; SCHOLZ, V., 
Novo Testamento Interlinear, p. 699; PÉREZ MILLOS, S., Gálatas, p. 216. Assim 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

143 
 

Χριστὸν Ἰησοῦν 
ἐπιστεύσαμεν, ἵνα 
δικαιωθῶμεν ἐκ 

πίστεως Χριστοῦ καὶ 
οὐκ ἐξ ἔργων νόμου, 
ὅτι ἐξ ἔργων νόμου οὐ 
δικαιωθήσεται πᾶσα 

σάρξ. 

ἐνώπιόν σου 
πᾶς ζῶν. 

nós cremos em Cristo 
Jesus, para que 

sejamos justificados 
pela fé de Cristo, e 
não pelas obras da 
lei, porque pelas 

obras da lei não será 
justificada nenhuma 

carne. 

Comentário Exegético-Teológico 

Em Rm 3,20, num contexto parecido, Paulo também alude ao Sl 143(142),2 para 
demonstrar que ninguém pode ser salvo baseando-se em seus próprios méritos. 
Alías, por diversas vezes as Escrituras Sagradas de Israel enfatizam o erro do ser 
humano, ao declararem que ninguém é justo diante de Deus, pelo contrário, todos 
são pecadores

20
 – ideia transmitida também em Rm 3,23 e 5,12. Ou seja: ao falar 

da inutilidade das obras da lei para a salvação, Paulo deixa evidente que não está 
trazendo nenhuma novidade, mas simplesmente ampliando e reforçando um 
conceito que já estava presente nas Escrituras. Por conseguinte, deve-se concluir 
que, mesmo no AT, a justificação nunca foi pelas obras humanas, mas sempre pela 
graça divina (Gn 6,8; Ex 34,6.7; Sl 51[50],3.4.9; Is 1,18; 2Cr 33,12.13), porém essas 
não serão esquecidas, visto que, como afirma Paulo, em seu justo juízo, Deus 
“retribuirá a cada um segundo suas obras” (Rm 2,6), visto que no final de tudo, cada 
deverá comparacer diante do tribunal de Cristo, para “receber a devida recompensa 
– prêmio ou castigo – do que tiver feito ao longo de sua vida corporal” (2Cor 5,10); 
“pois somos sua feitura, criados em Cristo Jesus para boas obras, para as quais 
Deus preciamente preparou” (Ef 2,10); ou, como o próprio Cristo afirma no texto 
referente ao último julgamente, em Mt 25,31-46,: “Estive como fome e me deste de 
comer, estive com... e me....”, e as consequências do contrário: “Estive como fome 
e não me deste de comer, estive com... e não me....”. Tiago acrescenta ainda que 
“a fé sem obras é morta” (Tg 2,17), sabendo que o crente é salvo pela graça, mas 
será julgado pela lei (Tg 2,12). Esses pontos ficarão mais claros ainda pela 
experiência de Abraão, exposta a seguir. 

2. O uso da Escritura na defesa da fé para a salvação (Gl 3,1-29) 

 Nesta seção, o apóstolo vai demonstrar, pelos exemplos 
escriturísticos da experiência de Abraão e da limitação da lei, que a 
salvação só pode ser concedida pela fé. Vale à pena ressaltar que Paulo 

                                                                                                                              
percebe-se que, em realidade, Paulo não está contrastando as obras da lei com a 
fé dos cristãos, mas as obras da lei com a fé de Jesus Cristo. Contudo, o que viria a 
ser essa “fé de Jesus”? Certamente trata-se daquela confiança no Pai sem reservas 
que ele demonstrou aqui na terra, expressa de maneira mais forte e evidente em 
sua paixão (Mc 14,36; 1Pd 2,23). Foi por essa fé incondicional que ele venceu o 
mal neste mundo. E é unicamente por ela que alguém pode ser justificado ao crer 
em Cristo (Gl 2,16c). Ap 14,12 descreve a “perseverança dos santos” como sendo a 
guarda “dos mandamentos de Deus e a fé de Jesus.” 
20

 Gn 8,21; 1Rs 8,46; Jó 9,2; 14,3.4; Sl 51(50),7; Ecl 7,21; Is 64,5. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

144 
 

não fala de filosofia, não conta relatos da vida de Cristo, mas usa as 
próprias Escrituras Sagradas de Israel, partindo do seu grande patriarca, 
Abraão, a fim de refutar seus opositores na Galácia. Para isso, Paulo se 
vale da gezerah šawah, uma das sete regras da escola interpretativa de 
Hillel, influente rabino do século I d.C. Essa regra é baseda 

no princípio da comparação entre dois textos, temas ou 
personagens que se iluminam reciprocamente. Então, na 
gezerah šawah de tipo textual, duas passagens do AT se 
explicam por meio de conexões semânticas ou 
terminológicas. Na mesma perícope de Gl 3,6-14 são 
reportadas, pela gezerah šawah, Gn 15,6 e Hab 2,4 de 
uma parte, e Dt 27,26; 21,23 de outra.21 

2.1. Abraão, justificado porque creu em Deus (Gn 15,6 em Gl 3,6) 

NA
28

 Gl 3,6 LXX Gn 15,6 Tradução NA
28

 Análise 

Καθὼς Ἀβραὰμ 
ἐπίστευσεν τῷ θεῷ, 
καὶ ἐλογίσθη αὐτῷ 
εἰς δικαιοσύνην·  

καὶ ἐπίστευσεν 
Αβραμ τῷ θεῷ, καὶ 
ἐλογίσθη αὐτῷ εἰς 
δικαιοσύνην. 

Assim como 
Abraão creu em 
Deus, e isso lhe 
foi creditado para 
justiça. 

 
Citação de Gn 
15,6 na LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
Em Rm 4,9-25, Paulo explana em maiores detalhes e com mais argumentos, tendo 
Gn 15,5.6 como base da justificação pela fé.

22
 Ele é magistral: toma o principal 

patriarca da nação judaica como exemplo de justificação pela fé.
23
 E o detalhe que 

o apóstolo ressalta é muito precioso: A justiça divina foi creditada a Abraão quando 
ele ainda não era circuncidado (Gn 15,6), pois ele só o será em Gn 17,23-27 – pelo 
menos treze anos depois (Gn 16,16; 17,24). Se a salvação dependesse do ser 
circuncidado, como queriam os opositores de Paulo, como é que o maior pai da 
nação foi justificado por Deus muito antes de ser circuncidado? O apóstolo conclui 
sua breve explanação de Gn 15,6 com uma mensagem de conforto para os cristãos 
gentios da Galácia: “Portanto, sabei que os da fé, esses são filhos de Abraão.” (Gl 
3,7). Ou seja: ninguém é filho de Deus por ser descendente consanguíneo de 
Abraão, mas por nutrir a mesma fé que ele.

24
 

______________ 
21

 PITTA, A., Lettera ai Galati, p. 195-196. 
22 

LUTERO, M., Carta del Apóstol Pablo a los Gálatas, p. 134. 
23

 Tanto na tradição judaica pós-exílica (Eclo 44,19-21; Jt 8,26), quanto em Flávio 
Josefo (Antiguidades Judaicas 1,7-8), quanto na literatura rabínica (Bereshit 
Rabbah 38-56; Pirque Aboth 5,4), Abraão é descrito como o pai da nação, o grande 
profeta e o homem com o qual Deus fez a sua aliança (CHAMPLIN, R. N., 
Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia, v.1, p. 19). 
24

 CALVINO, J., Gálatas – Efésios – Filipenses – Colossenses, p. 94-95: “Abraão foi 
justificado mediante o crer, porque, ao receber de Deus uma promessa de bondade 
paternal, ele a aceitou como infalível. A fé tem uma relação e um respeito tal pela 
Palavra de Deus, que pode capacitar os homens a descansar e a confiar em Deus. 
[...] temos de observar que a fé é apenas uma causa instrumental. [...] Assim, ao 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

145 
 

2.2. Bênção para todos os povos (Gn 12,3; 18,18; 22,18 em Gl 3,8) 

NA
28

 Gl 3,8 TH Gn 12,3 NA
28

 Tradução Análise 

 
προϊδοῦσα δὲ ἡ 
γραφὴ ὅτι ἐκ 
πίστεως δικαιοῖ τὰ 
ἔθνη ὁ θεός, 
προευηγγελίσατο 
τῷ Ἀβραὰμ ὅτι 
ἐνευλογηθήσονται 
ἐν σοὶ πάντα τὰ 
ἔθνη·  

יךָ  רְכ ֶ֔ רֲכָה֙ מְבָָ֣ וַאֲבָָֽ
ר  לְךָָ֖ אָא ֹ֑ וְנִבְרְכ֣וּ בְךָ֔ וּמְקַל 

ל ה׃  כ ֹּ֖ ת הָאֲדָמָָֽ  מִשְפְח ֹ֥

 
Prevendo, 
porém, a 
Escritura, que 
Deus 
justificaria os 
povos pela fé, 
preanunciou a 
Abraão: “serão 
abençoados 
em ti todos os 
povos”. 

Alusão a Gn 12,3 de 
alguma fonte 
indeterminada, ou 
então pode ter sido 
uma alusão 
interpretativa, livre, 
feita pelo próprio 
Paulo; ou pode ter 
sido também uma 
combinação que ele 
fez de Gn 12,3 com 
Gn 18,18 e/ou 
22,18.

25
  

LXX Gn 12,3 

καὶ 
ἐνευλογηθήσονται 
ἐν σοὶ πᾶσαι αἱ 
φυλαὶ τῆς γῆς.  

Comentário Exegético-Teológico 
Neste ponto, Paulo se refere à Escritura com atributos pessoais divinos: ela prevê e 
preanuncia, por ser a palavra do próprio Deus.

26
 A alusão a Gn 12,3 em Gl 3,8, 

promove uma ligação perfeita com a frase do v.7: se todos os que creem passam a 
ser filhos de Abraão, neles se cumpre a promessa feita ao patriarca.

27
 No ciclo de 

Abraão, essa promessa de bênção a todos os povos por meio dele e sua 
descendência foi repetida por Deus ao patriarca em Gn 18,18 e 22,18. Ela também 
volta no ciclo de Isaque (Gn 26,4) e no de Jacó (Gn 28,14) – ou seja, nas narrativas 
dos três grandes patriarcas. No Sl 72(71),17, a mesma promessa é aplicada ao rei 
de Israel. Promessa essa que permaneceu na memória do povo mesmo após o 

                                                                                                                              
atribuirmos à fé a justificação do homem, não estamos tratando da causa principal, 
mas apenas indicando o caminho pelo qual os homens podem chegar à verdadeira 
justiça. Portanto, esta justiça não é uma qualidade inerente aos homens, e sim o 
dom de Deus. Esta justiça só pode ser desfrutada por meio da fé. Tampouco é uma 
recompensa justa devida à fé, porque recebemos por meio da fé o que Deus nos dá 
gratuitamente. Todas as expressões semelhantes à que agora citamos têm o 
mesmo sentido: somos ‘justificados gratuitamente por sua graça’ (Rm 3.24); Cristo 
é a nossa justiça. A misericórdia de Deus é a causa da nossa justiça. A morte e a 
ressurreição de Cristo obtiveram a justiça por nós. A justiça é outorgada por meio 
do evangelho. Obtemos a justiça pela instrumentalidade da fé.”  
25

 BETZ, D. H., Galatians, p. 142. Lagrange e Hansen entendem que Paulo teria 
combinado Gn 12,3 com 18,18 (LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux 
Galates, p. 66; HANSEN, G., Gálatas, p. 590). Já August levanta a possibilidade de 
Paulo estar aludindo a Gn 22,18 (AUGUST, J. M., Paul’s View of Abraham’s Faith, 
p. 54-57). 
26

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 65: “...se podemos dizer 
que a Escritura viu antecipadamente [...] não foi a Escritura que falou a Abraão. A 
personalidade das Escrituras é aqui apoiada pela de Deus, seu Autor”. 
27

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 65: “...a justificação 
esgota todas as bênçãos, porque introduz os gentios na graça do cristianismo, na 
verdade religiosa da qual Abraão é o precursor distante.”  



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

146 
 

exílio babilônico (Eclo 44,21). Isso revela a intenção divina de abençoar, não 
apenas um indivíduo ou uma nação, mas todas as nações da terra por meio de um 
crente que gerou uma nação abençoadora. Em Is 56,7, na bênção prometida aos 
estrangeiros que observassem o sábado, lê-se: “Eu os trarei ao meu santo monte e 
os alegrarei na minha casa de oração, seus holocaustos e seus sacrifícios estarão 
para ser aceitos sobre o meu altar; porque a minha casa será chamada casa de 
oração para todos os povos.” Essa profecia é citada por Jesus nos três Sinóticos, 
no relato da purificação do templo (Mt 21,13; Mc 11,17; Lc 19,46). Na narrativa da 
cura do servo do centurião, o mesmo Cristo impacta seus compatriotas ao declarar: 
“Pois digo-vos que muitos virão do oriente e do ocidente, e se assentarão à mesa 
com Abraão, Isaque e Jacó...” (Mt 8,11). Paulo, pouco mais adiante, nesta mesma 
seção de sua Epístola aos Gálatas, vai dizer que, em Cristo, não há distinção entre 
judeu e grego, pois todos são um no Senhor, pelo batismo (3,26-29). Em Ap 22,2, 
as folhas da árvore da vida na Nova Terra são para manter a saúde dos povos. 

2.3. Sob a maldição da lei (Dt 27,26 em Gl 3,10) 

NA
28

 Gl 3,10 TH Dt 27,26 Tradução 
NA

28
 

Análise 

 
 
 
 
Ὅσοι γὰρ ἐξ 
ἔργων νόμου 
εἰσίν, ὑπὸ 
κατάραν εἰσίν· 
γέγραπται γὰρ 
ὅτι 
ἐπικατάρατος 
πᾶς ὃς οὐκ 
ἐμμένει πᾶσιν 
τοῖς 
γεγραμμένοις 
ἐν τῷ βιβλίῳ 
τοῦ νόμου τοῦ 
ποιῆσαι αὐτά.  

ים  ר ל א־יָקִִ֛ ֶׁ֧ אָר֗וּר אֲש 
י  ֹ֥ ת־דִבְר  הא  ־הַתּוֹרָָֽ

את  םהַז ָ֖  לַעֲש֣וֹת אוֹתָָ֑
ן׃ ָֽ ם אָמ  ר כָל־הָעָָ֖  וְאָמַֹ֥

 
 
 
 
Todos quantos, 
pois, são das 
obras da lei 
estão debaixo 
de maldição; 
pois está 
escrito que 
“maldito todo 
aquele que 
não 
permanece em 
todas as 
coisas escritas 
no livro da lei 
para praticá-
las.”  
 
 

Citação de Dt 27,26, oriunda 
do TH e/ou da LXX. Como, em 
Gl 3,10, Paulo não usa o 
substantivo ἄνθρωπος 
(homem), que aparece na LXX, 
a princípio, a citação se parece 
mais com o TH. No entanto, o 
apóstolo omite o termo י  דִבְר 
/λόγοις (palavras), presente, 
tanto no TH quanto na LXX; e 
escreve os pronomes πᾶς 
(todos) e πᾶσιν (todas), que 
consta na LXX.

28
 Daí existem 

algumas possibilidades. Paulo 
pode estar: a) fazendo uma 
citação de memória, b) usando 
uma versão da LXX 
indisponível hoje, ou c) 
mesclando (de forma 
consciente ou inconsciente) a 
linguagem de Dt 27,26 com a 
de outras passagens do próprio 
livro do Deuteronômio no TH.

29
  

LXX Dt 27,26 

Ἐπικατάρατος 
πᾶς ἄνθρωπος, 
ὃς οὐκ ἐμμενεῖ ἐν 
πᾶσιν τοῖς λόγοις 
τοῦ νόμου τούτου 
τοῦ ποιῆσαι 
αὐτούς· καὶ 
ἐροῦσιν πᾶς ὁ 
λαός Γένοιτο. 

______________ 
28

 O pronome indefinido “todas”, antes de “as palavras desta lei”, também consta no 
Pentateuco Samaritano (COWAN, J. A., The Curse of the Law, the Covenant and 
Anthropology in Galatians 3:10-14, p. 219). 
29

 SILVA, M., Gálatas, p. 987-988. A expressão  ֵהָהָזב ד הָתּפע־  todas as)  ־לָוֵאֵעְּ
palavras desta lei) aparece no TH do Livro do Deuteronômio em 27,3.8; 28,58; 
29,28; 31,12. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

147 
 

Comentário Exegético-Teológico 
Em Gl 3,10, Paulo se refere àqueles que “são das obras da lei”. A expressão “obras 
da lei”, que também aparece em Gl 2,16; 3,2.5 e em Rm 3,20.28, é colocada como 
estando em oposição à fé e, diferentemente desta, como sendo insuficiente para a 
justificação e para o recebimento do Espírito Santo. Por isso, é possível concluir 
que os opositores do apóstolo, que eram das “obras da lei”, não se tratavam 
meramente de cristãos que levavam uma vida piedosa de obediência, num 
processo de santificação, mas sim legalistas que consideravam que a salvação 
poderia ser alcançada pelos seus próprios esforços, pela sua tentativa de 
conformidade com os requisitos da lei, e em virtude de uma vida meritória em que 
um excedente de boas obras cancelaria os seus pecados. Além disso, esses 
opositores estendiam e tentavam impor aos demais certas características das 
disposições cerimoniais da lei, especialmente a circuncisão, coisas que já haviam 
expirado com a crucificação de Cristo.

30
 Esse grupo esperava ter a justiça divina 

creditada a eles por suas próprias obras. Paulo os contrasta aqui com “os que são 
da fé” (Gl 3,9).

31
 Daí o apóstolo cita Dt 27,26

32
 com a fórmula introdutória γέγραπται 

(está escrito), clássica no NT para se referir à Sagrada Escritura, inclusive nos 
Evangelhos, nos lábios de Jesus, como em Mt 4,4.7.10. A expressão “livro da lei” 
era uma forma de se referir ao Pentateuco (Lc 24,44) e às vezes, em particular, ao 
Deuteronômio (Mt 4,4.7.10).

33
 Tempos depois do retorno do exílio babilônico, a 

______________ 
30

 NICHOL, F. D., Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1049. 
31

 O v.10 está atrelado ao anterior (v.9) “como uma explicação suplementar, um 
argumento ao contrário” (LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 
68).  
32

 COWAN, J. A., The Curse of the Law, the Covenant and Anthropology in 
Galatians 3:10-14, p. 217: “Em seu contexto literário, Dt 27:26 serve como a 
conclusão para a litania de maldições que deveriam ser recitadas como parte de 
uma cerimônia que Moisés ordena ao povo preservar após entrar na terra 
prometida. A descrição desta cerimônia no capítulo 27 expande uma referência 
resumida à mesma cerimônia em Dt 11:29-30, e essas duas partes juntamente 
formam uma parte da moldura literária em torno da sessão central de recordação 
das leis nos capítulos 12-26. De acordo com Dt 27, a cerimônia deveria começar 
com a inscrição da lei sobre pedras grandes e a oferta de holocaustos no Monte 
Ebal. Depois disso, o povo seria dividido em dois grupos. Metade ficaria no Monte 
Garazim ‘para abençoar o povo’, e a outra metade no Monte Ebal ‘para a maldição’ 
(27:11-12). Contudo, o texto não diz nada acerca de bênçãos. Em vez disso, os 
levitas são instruídos a proclamar doze maldições, e o povo é ordenado a 
responder cada maldição com a palavra ‘Amém’”; um dos manuscritos do Mar 
Morto, 1QS II,5-18, descreve uma cerimônia que parece ser baseada em 
Deuteronômio 27, com o pronunciamento das maldições pelos sacerdotes e levitas, 
aos quais os aliancistas deveriam responder com um duplo “Amém”. Em 
Antiguidades Judaicas 4,8,44 § 305-308, Flávio Josefo provê uma descrição da 
cerimônia de Dt 27. Ali ele faz um resumo das doze maldições. Josefo escreve que 
Moisés ordenou ao povo impetrar aquelas maldições sobre os transgressores (§ 
307) (COWAN, J. A., The Curse of the Law, the Covenant and Anthropology in 
Galatians 3:10-14, p. 221). 
33

 COSAERT, C. P., Gálatas, p. 62: “A lei requer perfeita obediência a todos os seus 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

148 
 

obediência à lei foi sendo desvirtuada num esforço minucioso para evitar de se 
incorrer na maldição da mesma. Porém, o máximo que o ser humano poderia 
conquistar por esse esforço seria uma justiça humana, não a justificação perante o 
Senhor. 

2.4. O justo viverá pela fé (Hab 2,4 em Gl 3,11) 

NA
28

 Gl 3,11 TH Hab 2,4 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
 
ὅτι δὲ ἐν νόμῳ 
οὐδεὶς 
δικαιοῦται 
παρὰ τῷ θεῷ 
δῆλον, ὅτι ὁ 
δίκαιος ἐκ 
πίστεως 
ζήσεται· 

ה ל א־ ָ֣ה עֻפְלֶָ֔ הִנ 
וֹ  וֹ בֹ֑ ה נַפְשָ֖ יָשְרָֹ֥
אֱמוּנָת֥וֹ  יק ב  וְצַדִֹּ֖

ָֽה׃  יִחְי 

 
 
 
E que pela lei 
ninguém é 
justificado 
diante de Deus 
é evidente, 
porque o justo 
viverá pela fé. 

A segunda oração de Hab 
2,4, aludida em Gl 3,11, 
diverge tanto do TH quanto 
da LXX, no que tange ao 
pronome possessivo. No TH 
está escrito: “mas o justo 
viverá pela fé/fidelidade

34
 

dele.” Já a LXX reza: “mas o 
justo viverá pela minha [de 
Deus] fé/fidelidade.” A 
omissão proposital, tanto de 
um pronome possessivo 
quanto do outro, indica que 
Paulo pode estar aludindo 
tanto ao TH quanto à LXX, 
ou até mesmo os dois, mas 
de forma interpretativa, 
livre.

35
 

LXX Hab 2,4 

ἐὰν 
ὑποστείληται, 
οὐκ εὐδοκεῖ ἡ 
ψυχή μου ἐν 
αὐτῷ· ὁ δὲ 
δίκαιος ἐκ 
πίστεώς μου 
ζήσεται. 

Comentário Exegético-Teológico 
Hab 2,4 também é aludido por Paulo em Rm 1,17, como base da mesma exposição 
de justificação pela graça, recebida pela fé. Hb 10,38, pelo contexto, parece aplicar 

                                                                                                                              
preceitos continuamente. [...] O não cumprimento de toda a lei em todo o tempo põe 
a pessoa sob a maldição da lei. [...] Conclusão: ninguém pode justificar-se diante de 
Deus pela lei, porque ninguém (exceto Jesus) cumpriu toda a lei. Portanto, todos 
estamos debaixo da maldição da lei.”; NICHOL, F. D., Comentário Bíblico 
Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1056: “A lei de Moisés continha bênçãos 
maravilhosas para os obedientes (Dt 28:1-14) e terríveis maldições para os 
desobedientes (Dt 27:15-26; 28:15-68). A mais leve violação das ordenanças da lei 
era suficiente para resultar em maldição.” 
34 Dependendo do contexto, o substantivo hebraico מלנ־ה  pode significar tanto בנ

“fidelidade”, “firmeza”, quanto “confiança” (GESENIUS, W., מלנ־ה  ,”p. 53) ou “fé ,בנ
pois tem sua origem na raiz  ָבׇם, que no qal denota “estabelecer-se”, “ser fiel”, e no 
hifil quer dizer “crer em” (FEINBERG, C. L.,  ָבׇם, p. 85-86). Os tradutores da LXX 
versaram, em Habacuc 2,4, מלנ־ה  ,como πίστις, que, dependendo do contexto בנ
também pode significar tanto “fé” quanto “fidelidade” (FRIBERG, T.; FRIBERG, B.; 
MILLER, N. F., πίστις, p. 314; GINGRICH, F. W., πίστις, p. 159). Pelo contexto, fica 
explícito que Paulo entendeu, quer seja o vocábulo hebraico, o grego ou os dois, 
como denotando “fé’. 
35

 SILVA, M., Gálatas, p. 992-995; LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 118-119. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

149 
 

Hab 2,4 com o mesmo sentido de fé. Na tradição judaica, o documento mais antigo 
que se tem disponível de interpretação de Hab 2,4, que é o pesher de Qumran, que 
aplica o versículo “como sendo uma referência aos praticantes da lei em Judá, a 
quem Deus livrará da condenação, por causa do sofrimento e da fidelidade deles ao 
Mestre da justiça (1QpHab VIII, 1-3).”

36
 É possível que essa fosse também a 

compreensão da passagem que tinham os opositores de Paulo de origem judaica 
na Galácia.

37
 

2.5. Aquele que praticar os mandamentos, viverá por eles (Lv 18,5 em 

Gl 3,12) 

NA
28

 Gl 3,12 TH Lv 18,5 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
 
 
ὁ δὲ νόμος 
οὐκ ἔστιν ἐκ 
πίστεως, ἀλλ᾽ 
ὁ ποιήσας 
αὐτὰ ζήσεται 
ἐν αὐτοῖς.  

ת־ תַי֙ וְא  ת־חֻק  ם א  ֶּ֤ וּשְמַרְת 
י  ם אֲש   מִשְפָטֶַ֔ תִָ֛ ה א  ֥ ר יַעֲש 
ם י הָאָדָָ֖ ם אֲנִֹּ֖ ָ֑ י בָה   יְהוָָֽה׃ וָחַ֣

 
 
 
 
E a lei não 
provém

38
 da fé, 

mas o que 
praticar essas 
coisas, viverá por 
elas. 

Alusão a Lv 18,5 do 
TH e/ou da LXX. A 
identificação precisa 
da fonte fica difícil, 
porque a LXX faz 
uma tradução bem 
literal do TH em 
Lv18,5abc. A 
diferença na alusão 
de Paulo está na 
omissão do termo 
“homem” 
.(ἄνθρωπος/אָדָם)

39
  

LXX Lv 18,5 

καὶ φυλάξεσθε πάντα 
τὰ προστάγματά μου 
καὶ πάντα τὰ κρίματά 
μου καὶ ποιήσετε 
αὐτά, ἃ ποιήσας 
ἄνθρωπος ζήσεται ἐν 
αὐτοῖς· ἐγὼ κύριος ὁ 
θεὸς ὑμῶν. 

______________ 
36

 SILVA, M., Gálatas, p. 992. 
37

 CALVINO, J., Gálatas – Efésios – Filipenses – Colossenses, p. 99-100: “Uma vez 
mais, Paulo argumenta com base em uma comparação de sistemas opostos, assim: 
Se somos justificados pela fé, não pode ser pela lei. [...] Ser justificado pelos seus 
próprios méritos e ser justificado pela graça de outrem são sistemas irreconciliáveis: 
um é anulado pelo outro. [...] O profeta [Habacuc] certamente apresenta a 
orgulhosa confiança da carne em oposição à fé genuína. Ele declara que o ‘justo 
viverá pela fé’ [...] Ao usar a palavra fé, Paulo se referia evidentemente ao exercício 
de uma consciência tranquila e firme, que confia somente em Deus.”; HENRY, M., 
Comentário Bíblico Matthew Henry, p. 984: “...somente pela fé [...] as pessoas se 
tornam justas e, como tais, obtêm esta vida e felicidade [...] são aceitas por Deus, 
habilitadas a viver para Ele agora e têm direito a uma vida eterna no desfrute dEle 
no futuro. [...] Este argumento do apóstolo pode nos dar oportunidade de observar 
que a justificação pela fé não é uma nova doutrina, mas o que foi estabelecido e 
ensinado na Igreja de Deus muito antes dos tempos do evangelho. Sim, é a única 
maneira pela qual qualquer pecador foi ou pode ser justificado.” 
38

 O verbo εἰμί (ser, estar, haver, permanecer, ficar) com a preposição ἐκ (de), pode 
ter o sentido de proveniência; como ocorre, por exemplo, em Cl 4,9. Sobre outras 
traduções semelhantes a essa proposta para o verbo εἰμί aqui em Gl 3,11, como 
denotando proveniência, ver: MARTYN, J. L., Galatians, p. 6, 307, 315; SCHLIER, 
H., La Carta a los Gálatas, p. 154; SILVA, M., Gálatas, p. 992. 
39

 A palavra אָדָם (homem) em Lv 18,5, foi explorada pelo judaísmo imediatamente 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

150 
 

Comentário Exegético-Teológico 
Há uma correspondência entre Gl 3,12 e 3,10. No v.10, Paulo cita Dt 27,26 para 
argumentar que todos aqueles que se fiam na lei para salvação estão debaixo de 
maldição, pois malditos são aqueles que não praticam todos os mandamentos o 
tempo todo. Já aqui no v.12, ele argumenta, aludindo a Lv 18,5, que aquele que 
praticar todos os mandamentos o tempo todo viverá por eles. Ou seja, a doutrina da 
salvação pelas obras da lei exclui, necessariamente, a fé para a salvação, pois se 
encontra estabelecida nos méritos humanos de sua própria observância.

40
  Mas é 

importante deixar claro que o apóstolo, ao fazer essa aplicação de Lv 18,5, não está 
alegando que o texto ensine salvação pelas obras, até porque não é isso o que 
indica o contexto de Lv 18, e nem os ecos do v.5 noutras partes das Escrituras (Ne 
9,29; Ez 20,11.13.21), inclusive na boca de Jesus (Lc 10,28), ainda que as boas 
obras sejam importantes tanto para Cristo (Mt 25,31-46), como para Paulo (Rm 2,6; 
Ef 2,10).

41
 O princípio, segundo o qual a guarda dos mandamentos de Deus 

proporciona vida, pode ser encontrado também em Dt 4,1; 5,29; 6,24; 8,1. “Porém, 
essa vida parece limitada ao mundo presente, ao sucesso temporal.”

42
 A mensagem 

de Lv 18,5 é que o ato de guardar os princípios da instrução divina resultaria em 
benefícios terrestres do próprio povo eleito, não que ele seria justificado por essa 
obediência, pelo contrário, por pura gratuidade divina. Portanto, o que se pode 
deduzir do raciocínio de Paulo, é que ele se vale de uma expressão de Lv 18,5 
como parte de seu argumento para demonstrar que, se a justificação procede das 
obras da lei, então é somente por elas, e a fé está fora de questão. Ele faz a 
mesma aplicação de Lv 18,5 em Rm 10,5.

43
  

2.6. Maldito todo aquele que for pendurado no madeiro (Dt 21,23 em Gl 

3,13) 

NA
28

 Gl 3,13 LXX Dt 21,23 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
 
 
 
 
Χριστὸς ἡμᾶς 
ἐξηγόρασεν ἐκ 
τῆς κατάρας 

 
 
 
 
οὐκ 
ἐπικοιμηθήσεται τὸ 
σῶμα αὐτοῦ ἐπὶ 
τοῦ ξύλου, ἀλλὰ 
ταφῇ θάψετε αὐτὸν 

 
 
 
 
 
 
Cristo nos 
resgatou da 
maldição da lei, 

Citação da LXX de Dt 
21,23 em Gl 3,13. A 
referência à passagem 
veterotestamentária aqui 
é classificada como 
citação, por causa da 
fórmula introdutória ὅτι 
γέγραπται· (porque está 
escrito:...). Apesar de Gl 

                                                                                                                              
posterior à época de Paulo. De acordo com a tradição talmúdica tanaíta de segunda 
geração (anos 80 a 120 d.C.), o termo “homem” em Levítico 18,5 foi escrito para 
frisar que qualquer pessoa, independentemente de ser israelita ou não, poderia 
usufruir das bênçãos de YHWH, ao ponto de poder ser considerada como um sumo 
sacerdote de Deus (b. Sanhedrin 59a; ver também Midrash on the Psalms 1,18; 
Bamidbar Rabbah 13,15-16) (LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 120-121).    
40

 PITTA, A., Lettera ai Galati, p.188.
 

41
 SILVA, M., Gálatas, p. 994-995. 

 

42
 VIARD, A., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 69. 

43
 GUTHRIE, D., Gálatas, p. 122. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

151 
 

τοῦ νόμου 
γενόμενος 
ὑπὲρ ἡμῶν 
κατάρα, ὅτι 
γέγραπται· 
ἐπικατάρατος 
πᾶς ὁ 
κρεμάμενος 
ἐπὶ ξύλου,… 

ἐν τῇ ἡμέρᾳ ἐκείνῃ, 
ὅτι κεκατηραμένος 
ὑπὸ θεοῦ πᾶς 
κρεμάμενος ἐπὶ 
ξύλου· καὶ οὐ 
μιανεῖτε τὴν γῆν, ἣν 
κύριος ὁ θεός σου 
δίδωσίν σοι ἐν 
κλήρῳ.  

tornando-se 
maldição por 
nós, porque 
está escrito: 
“maldito todo 
aquele que é 
pendurado no 
madeiro”,... 

3,13 divergir um pouco do 
texto de Dt 21,23 na LXX 
– no lugar de 
κεκατηραμένος ὑπὸ θεοῦ 
(amaldiçoado por Deus), 
Paulo escreve 
ἐπικατάρατος (maldito) – 
todavia inclui o pronome 
indefinido “todo” (πᾶς) e a 
expressão “no madeiro” 
(ἐπὶ ξύλου), ausentes do 
TH, mas presentes na 
LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
Há uma correspondência retórica entre o “ἐπικατάρατος/maldito” de Gl 3,10 e o do 
v.13.

44
 Lá, citando Dt 27,26, Paulo lembra: “maldito todo aquele que não permanece 

em todas as coisas escritas no livro da lei para praticá-las”; aqui, citando Dt 21,23, 
outra recordação: “maldito todo aquele que é pendurado no madeiro,...” Ou seja, de 
alguma forma, aquele que tropeça num mandamento da lei nalgum momento, 
parece estar relacionado àquele que é pendurado no madeiro: ambos estão 
debaixo da maldição divina. Em 1Cor 1,23, Paulo afirma que a palavra da cruz é um 
escândalo para os judeus. Por quê? Exatamente por causa do mesmo Dt 21,23. De 
acordo com a lei, quando alguém cometia um crime passível de morte e seu corpo 
era pendurado no alto de um madeiro ou de uma árvore, era porque aquela pessoa 
recebera a maldição do Senhor. Se “maldito de Deus é aquele que for pendurado 
[no madeiro]”, como explicar que um homem que morreu pendurado no madeiro – 
portanto, maldito por Deus

45
 – seria justamente o Rei-Messias? A explicação 

______________ 
44

 SILVA, M., Gálatas, p. 987. 
45

 Evidentemente que o fato de uma pessoa morrer pendurada num madeiro, não 
significa, por si só, que ela fora amaldiçoada por Deus. Um exemplo clássico disso, 
extraído da tradição pós-exílica do AT: O enforcamento de Amã no madeiro que ele 
preparara para Mardoqueu (Est 7,9.10), representava a maldição divina. Agora, é 
óbvio que, se Mardoqueu fosse enforcado nela, não significaria, de modo algum, 
que ele estaria sendo amaldiçoado pelo Senhor, muito pelo contrário. Portanto, uma 
pessoa não seria maldita pelo fato de ser pendurada no madeiro, mas por ter se 
tornada ré de uma iniquidade e uma rebelião contra Deus tamanhas, que merecia a 
morte e a exibição de seu corpo no alto de um madeiro (JERÓNIMO, S., 
Comentarios a la Epístola a los Gálatas, p. 127). Daí, pode-se depreender que 
Paulo usa o axioma de Dt 21,23 na LXX (“maldito todo aquele que for pendurado no 
madeiro”), não para endossar algum pensamento de que todas as pessoas que 
morriam penduradas num madeiro, ou que fossem nela penduradas depois de 
mortas, eram amaldiçoadas por Deus; mas para, aproveitando-se da expressão 
escriturística na versão grega, expor Cristo como Substituto do ser humano, e seu 
sacrifício como sendo vicário em favor da humanidade. Ele foi maldito, não 
meramente por ter morrido crucificado, mas porque recebeu a maldição que a cada 
pessoa estava destinada, pelo fato de ter tomado sobre si os pecados de toda a 
humanidade (Is 53,4-6.8; 1Pd 2,24). 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

152 
 

impressionante ele dá aqui em Gl 3,13: “Cristo nos resgatou da maldição da lei, ao 
tornar-se maldição em nosso lugar,...” Em outras palavras: Jesus tornou-se maldito 
por ter assumido a condenação dos seres humanos, ou seja: Ele recebeu em seu 
corpo a condenação pela transgressão da lei que a humanidade merecia; e, assim, 
ele a resgatou, concedendo, a todos os que nele creem, a vida que ele merecia: 
vida eterna. “Aquele que não conheceu o pecado, ele se fez pecado por nós, para 
que nele nós nos tornássemos justiça de Deus.” (2Cor 5,21).

46
 

2.7. A bênção de Abraão e o Espírito prometido (Gn 12,3; 18,18; 22,18; 

Ez 36,27; Jl 3,1.2 em Gl 3,14)  

NA
28

 Gl 3,14 
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

ἵνα εἰς τὰ ἔθνη ἡ 
εὐλογία τοῦ 
Ἀβραὰμ γένηται ἐν 
Χριστῷ Ἰησοῦ

47
, 

ἵνα
48

 τὴν 
ἐπαγγελίαν

49
 τοῦ 

 
 
Gn 12,3; 18,18; 
22,18; Ez 36,27; Jl 
3,1.2 

Para que a bênção 
de Abraão 
passasse aos 
gentios, em Cristo 
Jesus, para que 
recebêssemos a 

 
Eco de Gn 12,3; 
18,18; 22,18 em 
Gl 3,14a; e eco 
de Ez 36,27; Jl 
3,1.2 em Gl 

______________ 
46

 JOÃO CRISÓSTOMO, S., Comentário às Cartas de São Paulo, p. 606: 
“Imaginemos que houvesse um condenado à morte, mas um inocente quisesse 
morrer voluntariamente em lugar dele, e o livrasse da pena. Foi assim que agiu 
Cristo. Pois, como Cristo não estava sujeito à maldição da transgressão, assumiu-a 
[...] a fim de libertar a todos [...] Por conseguinte, morrendo, livrou da morte os que 
deviam morrer, e também, assumindo em si a maldição, dela os libertou.” 
47

 O adjunto adnominal “em Jesus Cristo” tem a seu favor um manuscrito de maior 
peso, que é o 𝔓 46

. Mas além disso, as variantes de peso, que omitem o adjunto 
adnominal, contam com representantes de apenas uma família geográfica ou 
região, que é a Alexadrina (א, B). Já entre aquelas variantes de peso que o 
mantêm, há manuscritos da família Alexandrina (𝔓 46

, A e C) e uma da Ocidental 
(D). Fora muitos outros, de menor peso, que constam da família Ocidental (F, G, 
toda a tradição latina) e Bizantina (0278, 365, 630, 1175, 1505, 1881, 2464, L, P e 
Texto Majoritário) – para um catálogo dos manuscritos por famílias geográficas, ver 
WEGNER, U., Exegese do Novo Testamento, p. 42-46. Por isso aqui mantém-se a 
forma da NA

28
 e do NTG

5
: “em Jesus Cristo”. 

48
 As duas proposições (orações subordinadas adverbiais finais) introduzidas por 

ἵνα (para que, a fim de que), indicam uma dupla finalidade salvífica universal da 
ação vicária e redentora de Cristo: uma bênção (Gl 3,14a) e uma promessa (Gl 
3,14b) (MUSSNER, F., La Lettera ai Galati, p. 367; PITTA, A., Lettera ai Galati, 
p.193).  
49

 O 𝔓 46
 e o Códice Beza original (D*) trazem o substantivo εὐλογίαν (bênção) no 

lugar de ἐπαγγελίαν (promessa), que consta na maioria dos manuscritos gregos 

mais antigos e de peso: 𝔓
 99 

(c. 400 d.C.), א, A, B, C e o Códice Beza corrigido (D
2
). 

Por todas essas testemunhas antigas e de peso a favor de ἐπαγγελίαν, pode-se 
subentender que houve um erro de copista que confundiu o εὐλογία, que aparece 
imediatamente antes (v.14a), com o ἐπαγγελίαν (v.14b), que vem logo depois, pelo 
fato de as palavras serem parecidas (OMANSON, R. L., Variantes Textuais do Novo 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

153 
 

πνεύματος 
λάβωμεν διὰ τῆς 
πίστεως.  

promessa do 
Espírito pela fé. 

3,14b
50
 no TH 

e/ou na LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
Por ocasião de Sua morte e ressurreição, Cristo, descendente de Abraão, começa a 
cumprir a promessa feita ao patriarca, de nele “serem benditos todos os clãs/povos 
da terra” (Gn 12,3; 18,18; 22,18). No AT havia profecias de derramamento do 
Espírito de Deus sobre Israel no contexto da nova aliança (Is 32,15; 44,3; Ez 36,27; 
39,29).

51
 Esta promessa de um futuro derramamento do Espírito Santo não era 

exclusiva de Israel, mas estaria estendida a “toda a carne” (Jl 3,1). Daí a aplicação 
que Paulo faz, tanto da bênção da aliança abraâmica, quanto da profecia da 
dotação do Espírito Santo, a si mesmo e aos cristãos da Galácia. “É assim 
manifesto que, no pensamento de Paulo, a bênção da justificação é quase sinônima 
(e certamente contemporânea) do recebimento do Espírito.”

52
 Ambos os dons só 

poderiam ser recebidos pela fé (Gl 3,14), a mesma dos vv.7.9.11.12.
53
 Tanto no 

contexto pré, quanto no contexto pós-pascal, Jesus também promete derramar seu 
Espírito sobre aqueles que nele creem (Jo 14-16; At 1,4.5.8).

54
 Pedro identifica o 

cumprimento da profecia de Jl 3,1 com o que aconteceu com os discípulos judeus 
no dia de Pentecostes (At 2,1-8.16-21.33) do qual, segundo ele mesmo, o ocorrido 
na casa de Cornélio foi uma extensão aos gentios (At 10,44-48). Em Ef 1,13, há 
também a menção do “Espírito Santo da promessa”, que sela aqueles que creem 
no Evangelho para a salvação.

55
   

2.8. O Descendente de Abraão (Gn 12,2-3.7; 13,15-16; 15,4-6.18; 17,7.8; 

22,16-18; 24,7 em Gl 3,16
56

) 

NA
28

 Gl 3,16 
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

τῷ δὲ Ἀβραὰμ 
ἐρρέθησαν αἱ 
ἐπαγγελίαι καὶ τῷ 
σπέρματι αὐτοῦ. 
οὐ λέγει· καὶ τοῖς 
σπέρμασιν, ὡς ἐπὶ 
πολλῶν ἀλλ᾽ ὡς 
ἐφ᾽ ἑνός· καὶ τῷ 
σπέρματί σου, ὅς 

 
 
Gn 12,2-3.7; 
13,15-16; 15,4-
6.18; 17,7.8; 
22,16-18; 24,7. 

E a Abraão foram 
asseguradas as 
promessas, e a seu 
Descendente. Não diz: 
“e aos descendentes”, 
como (se dissesse) 
acerca de muitos, mas 
como (se dissesse) 
acerca de um só: “e a 

 
 
 
Eco de Gn 12,2-
3.7; 13,15-16; 
15,4-6.18; 17,7.8; 
22,16-18; 24,7 no 
TH e/ou na LXX. 

                                                                                                                              
Testamento, p. 385; METZGER, B. M., Textual Commentary on the Greek New 
Testament, p. 525). Sendo assim, a leitura correta original do substantivo no v.14b 
deve ser mesmo a que consta na NA

28
 e no NTG

5
: ἐπαγγελίαν (promessa).        

50
 GUTHRIE, D., Gálatas, p. 125. 

51
 MUSSNER, F., La Lettera ai Galati, p. 369. 

52
 FUNG, R. Y. K., The Epistle to the Galatians, p. 150-151. 

53
 FUNG, R. Y. K., The Epistle to the Galatians, p. 150. 

54
 GUTHRIE, D., Gálatas, p. 125. 

55
 PITTA, A., Lettera ai Galati, p. 194. 

56
 BETZ, D. H., Galatians, p. 156; LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 131. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

154 
 

ἐστιν Χριστός. teu Descendente”, que 
é Cristo.  

Comentário Exegético-Teológico 
Na tradição judaica, a aliança divina a Abraão e a sua descendência é 
repetidamente recordada (Eclo 44,21; Livro dos Jubileus, 24,10-11; Yevamot 42a,6; 
Bamidbar Rabbah 12,4).

57
 O termo grego σπέρματι (em hebraico ז רַע) significa, 

literalmente, “semente”, mas pode ter o sentido de “descendência” ou 
“descendente”.

58
 Em Gn 12,2-3.7; 13,15-16; 15,4-6.18; 17,7.8; 22,16-18; 24,7, o 

sentido parece ser mais de “descendência”. Mas aqui em Gálatas, Paulo se vale do 
fato de o substantivo estar no singular, para fazer uma aplicação teológico-
homilética com a conotação de “Descendente”; como se Deus, o Pai, já estivesse 
se referindo a Cristo, ao fazer Sua aliança com Abraão.  

2.9. A lei que veio 430 anos depois (Gn 15,13 e Ex 12,40 em Gl 3,17) 

NA
28

 Gl 3,17 LXX Ex 12,40 Tradução NA
28

 Análise 

τοῦτο δὲ λέγω· 
διαθήκην 
προκεκυρωμένην 
ὑπὸ τοῦ θεοῦ ὁ μετὰ 
τετρακόσια καὶ 
τριάκοντα ἔτη 
γεγονὼς νόμος οὐκ 
ἀκυροῖ εἰς τὸ 
καταργῆσαι τὴν 
ἐπαγγελίαν. 

 
ἡ δὲ κατοίκησις 
τῶν υἱῶν Ισραηλ, 
ἣν κατῴκησαν ἐν 
γῇ Αἰγύπτῳ καὶ ἐν 
γῇ Χανααν, ἔτη 
τετρακόσια 
τριάκοντα, 

Isto, porém, digo: 
Uma aliança, 
previamente 
ratificada por 
Deus, não é 
invalidada por uma 
lei que veio depois 
de quatrocentos e 
trinta anos, a ponto 
de anular a 
promessa. 

 
 
 
Alusão a Ex 
12,40 na LXX.

59
 

Comentário Exegético-Teológico 
É nítida a diferença entre Ex 12,40 no TH e na LXX. E a diferença principal é que, 
no TH, não há referência à terra de Canaã, e os 430 anos referem-se apenas ao 
tempo de permanência do povo de Israel no Egito. Já a LXX inclui nesses 430 anos 
a peregrinação anterior do povo por Canaã, portanto, esses 430 anos já teriam 
início no período patriarcal, logo depois que o Senhor fez a sua aliança com Abraão. 
Contudo, não é isso que Gn 15,13 indica, tanto no TH quanto na LXX, assim como 
o discurso de Estêvão (At 7,6) também não. Esses textos confirmam Ex 12,40 no 
TH: Os 400 anos (número arredondado em Gn 15,13 e At 7,6) foram somente o 
tempo da estadia de Israel no Egito. Sendo assim, quando Paulo declara que a lei 
foi dada 430 anos depois da Aliança que o Senhor fez com Abraão, ele está 
aludindo à versão de Ex 12,40 na LXX, que parece ter sido uma tradução 
interpretativa e com acréscimo do TH.

60
 

______________ 
57

 LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 131. 
58

 LIDDELL, H. G., SCOTT, R., σπέρμα, p. 1626; GESENIUS, W., ז רַע, p. 282. 
59

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 80; BETZ, D. H., 
Galatians, p. 158. 
60

 SILVA, M., Gálatas, p. 998: “A questão é de interesse para o estabelecimento da 
cronologia do AT, mas é irrelevante para o propósito de Paulo. Nem sequer 
sabemos se o apóstolo está optando, de forma consciente, por uma cronologia, em 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

155 
 

2.10. A lei foi promulgada por anjos (Dt 33,2 em Gl 3,19) 

NA
28

 Gl 3,19 TH Dt 33,2 Tradução NA
28

 Análise 

 
Τί οὖν ὁ νόμος; 
τῶν παραβάσεων 
χάριν προσετέθη, 
ἄχρις οὗ ἔλθῃ τὸ 
σπέρμα ᾧ 
ἐπήγγελται, 
διαταγεὶς δι᾽ 
ἀγγέλων ἐν χειρὶ 
μεσίτου. 

ח  ה מִסִינַֹ֥י בָא֙ וְזָרֶַּ֤ ר יְהוָָ֞ וַי אמַַ֗
ר  הַָ֣ יעַ֙ מ  מוֹ הוֹפִ֙ עִיר֙ לֶָ֔ מִש 

ש  ד  ת ק ֹ֑ רִבְב ָ֣ ה מ  ן וְאָתָָ֖ פָארֶָ֔
ת[  שדָָ֖ ֹ֥ שְדָת( ]א  ימִינ֕וֹ )א  מִָֽ

מוֹ׃  לָָֽ

 
Por que, então, 
existe a lei? Foi 
acrescentada por 
causa das 
transgressões, - até 
que viesse o 
Descendente que foi 
prometido - 
promulgada por 
anjos, pela mão de 
um mediador.  

 
 
 
Eco de Dt 
33,2 no TH 
e/ou na LXX.  καὶ εἶπεν Κύριος ἐκ 

Σινα ἥκει καὶ ἐπέφανεν 
ἐκ Σηιρ ἡμῖν καὶ 
κατέσπευσεν ἐξ ὄρους 
Φαραν σὺν μυριάσιν 
Καδης, ἐκ δεξιῶν 
αὐτοῦ ἄγγελοι μετ᾽ 
αὐτοῦ. 

Comentário Exegético-Teológico 

A LXX traduz a expressão ש ד  ת ק  רִבְב   como (miríades da santidade, Dt 33,2) מ 
“μυριάσιν Καδης/miríades de Cades”, trocando o substantivo comum por um nome 
próprio. Já a continuidade do versículo, ֹמו שדָת[ לָָֽ שְדָת( ]א   à Sua direita“) מִימִינוֹ )א 
havia para eles o fogo da lei”), a LXX traz “ἐκ δεξιῶν αὐτοῦ ἄγγελοι μετ᾽ αὐτοῦ/à 
Sua direita havia anjos com Ele”).

61
 Conquanto esta tradução, neste ponto, seja 

absolutamente questionável, o tradutor preservou o sentido da oração anterior: a de 
que o Senhor desceu ao Sinai com anjos para entregar a lei a Moisés. A presença 
de anjos na entrega da lei também é aludida em At 7,53 e Hb 2,2.

62
 Como a lei pode 

ter sido adicionada apenas no Sinai, se Abraão já a observava (Gn 26,5), e se José 
não adulterou com a mulher de Putifar, por causa de um dos preceitos desta 
mesma lei (Gn 39,9)? Se os princípios da lei já existiam e eram observados, pode-
se deduzir que o que o Senhor adicionou não foi a lei, mas a forma de ordens da lei, 
aquela forma negativa de Ex 20,3-17 e Dt 5,7-21 (Ef 2,15; Cl 2,14), por causa das 
transgressões: ou seja, por causa do estilo de vida pecaminoso ao qual se 
acostumaram na escravidão que lhes foi imposta pelos ímpios egípcios. Por Gl 
3,16, fica fácil entender aqui que o “Descendente” é Cristo. A expressão “até que 
viesse o Descendente que foi prometido” não deve significar que Jesus veio 
extinguir a lei, pois ele mesmo declarou ter vindo para fazer o contrário (Mt 5,17-
19). O que o Descendente (Cristo) fez foi demover Seus discípulos daquela forma 
“caduca” da lei (Rm 7,6) a forma de ordens negativas, e levá-los de volta ao espírito 
da lei, ou seja, à sua essência, aos seus princípios, como era antes do cativeiro 
egípcio, e como ele ensinou em detalhes no Sermão da Montanha (Mt 5–7). Mas 

                                                                                                                              
vez de outra. Se tivesse mencionado um número maior, a declaração teria perdido 
força retórica por falta de um texto do AT que registrasse esse número. [...] O que 
importa é que houve um substancial intervalo temporal entre os dois 
acontecimentos, e a menção de determinado número de anos destaca o interesse 
do apóstolo no processo histórico.” 
61

 MORALES, N. ¿A Cristo por la Ley?, p. 34. 
62

 BRUCE, F. F., Commentary on Galatians, p. 176; FUNG, R. Y. K., The Epistle to 
the Galatians, p. 160; MORALES, N. ¿A Cristo por la Ley?, p. 33-34. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

156 
 

daí surge um outro questionamento: Quem seria o mediador, mencionado no final 
do v.19? Há duas possibilidades aqui: 1) a primeira, defendida por muitos 
comentadores recentes, baseados em passagens do AT como Ex 20,19; Lv 26,46; 
Dt 5,5, é a de que o mediador seria Moisés;

63
 2) no entanto, há uma outra 

possibilidade, defendida por vários outros intérpretes de períodos anteriores, como 
da Patrística e da Reforma

64
, ou seja, embora o povo, por temor, tenha pedido a 

Moisés para ouvir a voz do Senhor no lugar dele, e Moisés também ter sido aquele 
que recebeu de Deus a lei para transmiti-la a Israel, conforme atestam os versículos 
acima, em nenhum momento o profeta do Êxodo recebe o título de mediador. Aliás, 
na LXX esse título, μεσίτης, não é aplicado a nenhum ser humano. E no NT, quando 
ele é aplicado explicitamente a alguém, só o é a Jesus Cristo (1Tm 2,5; Hb 8,6; 
9,15; 12,24). De acordo com o relato do Êxodo, conquanto Moisés tenha recebido 
as tábuas de pedra, contendo os Dez Mandamentos para transmiti-los ao povo, é 
importante lembrar que, naquele momento, não foi ele quem os escreveu, mas uma 
Pessoa Divina com o seu próprio dedo (Ex 31,18; 34,1). Quando Moisés sobe ao 
Sinai para receber a lei pela segunda vez, é narrado que YHWH faz com ele uma 
aliança, revelando-lhe a sua glória, e que o profeta o viu pelas costas (Ex 33,18-
34,9). Entretanto, Jo 1,17-18 faz a seguinte intrigante declaração: “porque a lei foi 
dada por intermédio de Moisés, a graça e a verdade vieram por meio de Jesus 
Cristo. Ninguém jamais viu a Deus, o Deus único, que está no seio do Pai, foi quem 
O revelou.” Isso significa que não foi o Pai quem apareceu para Moisés no Sinai 
entregando-lhe a lei, mas o Filho. Além disso, o Senhor se apresentou ao profeta no 
monte como sendo grande em graça e verdade (Ex 34,6). Paulo afirmou que o povo 
de Israel, em sua peregrinação pelo deserto, era acompanhado por Jesus (1Cor 
10,1-4). E Pedro disse que os santos profetas falaram usados pelo “Espírito de 
Cristo” (1Pd 1,10.11).

65
 Em 1Tm 2,5, lê-se: “Pois há um só Deus e um só Mediador 

de Deus e dos homens, Cristo Jesus homem.” No texto grego, há aqui um genitivo 
partitivo, indicando que o Mediador, tanto está entre Deus e os homens, quanto 
parte da divindade e da humanidade, ou seja, possui uma natureza divino-humana. 
Isso é semelhante ao que há em Gl 3,20, continuidade do v.19: “ora, o Mediador 
não é de um só, mas Deus é único.” Ao dizer: “o Mediador não é de um só”, em vez 
de “para um só”, Paulo indica esta mesma proveniência dupla, divino-humana, do 

______________ 
63

 BRUCE, F. F., Commentary on Galatians, p. 178; BETZ, D. H., Galatians, p. 170; 
LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 140-141; FUNG, R. Y. K., The Epistle to the 
Galatians, p. 160. 
64

 JOÃO CRISÓSTOMO, S., Comentário às Cartas de São Paulo, p. 609; 
AGUSTÍN, S., Exposición de la Epístola a los Gálatas, p. 136; JERÓNIMO, S., 
Comentarios a la Epístola a los Gálatas, p. 135 e 137; LUTERO, M., Carta del 
Apóstol Pablo a los Gálatas, p. 156-158; CALVINO, J., Gálatas – Efésios – 
Filipenses – Colossenses, p. 112-113; WHITE, E. G., O Maior Discurso de Cristo, p. 
45-46. Ambrosiastro também entendia que o Mediador seria Cristo (EDWARDS, M. 
J. [Ed.], Gálatas, Efesios, Filipenses, p. 81). Tomás de Aquino tinha a mesma 
compreensão, mas declarou que Moisés teria sido um representante de Cristo 
como Mediador (TOMMASO D’AQUINO, S., Commento alla Lettera ai Galati, p. 
687). 
65

 CALVINO, J., Gálatas – Efésios – Filipenses – Colossenses, p. 112-113. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

157 
 

Mediador. Ele não provém apenas da humanidade ou da Divindade, mas de ambas, 
e assim torna-se o Mediador perfeito para as duas.

66
                                                                              

2.11. Vestindo-se de Cristo (Gn 3,21; Jó 29,14; Sl 132[131],9; Is 61,10; 

Zc 3,3-4 em Gl 3,27) 

NA
28

 Gl 3,27 
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

ὅσοι γὰρ εἰς 
Χριστὸν 
ἐβαπτίσθητε, 
Χριστὸν 
ἐνεδύσασθε. 

Gn 3,21; Jó 
29,14; Sl 
132(131),9; Is 
61,10; Zc 3,3-4. 

Todos quantos, pois, 
em Cristo fostes 
batizados, de Cristo 
vos vestistes. 

Eco de Gn 3,21; 
Jó 29,14; Sl 
132(131),9; Is 
61,10; Zc 3,3-4 no 
TH e/ou na LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
Segundo o relato de Gn 3,7, quando Adão e Eva pecaram, viram que estavam nus 
e fizeram para si uma espécie de roupa com folhas de figueira. O Criador, porém, 
após repreendê-los por seu pecado, fez para eles túnicas de peles e os cobriu (Gn 
3,21). Ora, se eram de peles, só podem ter sido de um animal sacrificado. Aqui já 
estavam presentes as seguintes noções: a) o pecado desnuda o ser humano; b) 
esse ser humano é incapaz de resolver o problema que o pecado lhe causa; e c) 
apenas o próprio Criador é capaz de resolvê-lo, cobrindo esse pecador com um 
manto providenciado por Ele, oriundo do sacrifício de um ser inocente.

67
 Esses 

conceitos de justificação pela graça são repetidamente ilustrados no AT por essa 
imagem de Deus vestindo os pecadores com Sua justiça (Jó 29,14; Sl 132[131],9; 
Is 61,10; Zc 3,3-4). Por conseguinte, Paulo, novamente, não está trazendo 
nenhuma nova teologia aqui, mas simplesmente estava ecoando uma ideia 
presente nas Sagradas Escrituras. O que ele explicita aqui, e que não estava 
explícito no AT, é que esta justiça divina, que cobre a criatura humana, é Jesus.

68
 

Evidentemente, a ênfase não está no batismo, como se fosse esse quem 
justificasse o pecador, mas em Cristo. A salvação não está no rito, por mais 
importante que seja o seu simbolismo, mas em Jesus, que é quem cobre o 
transgressor arrependido.      

2.12. Aqueles que estão em Cristo são descendência de Abraão e 

herdeiros segundo a promessa (Gn 12,3 em Gl 3,29) 

NA
28

 Gl 3,29 TH Gn 12,3 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
 
εἰ δὲ ὑμεῖς 
Χριστοῦ, ἄρα τοῦ 
Ἀβραὰμ σπέρμα 
ἐστέ, κατ᾽ 

לְךָָ֖  יךָ וּמְקַל  רְכ ֶ֔ רֲכָה֙ מְבָָ֣ וַאֲבָָֽ
ת  ל מִשְפְח ֹ֥ וּ בְךֶָ֔ כ ָ֖ ר וְנִבְרְכָ֣ אָא ֹ֑

ה׃  הָאֲדָמָָֽ

 
 
Se vós, porém, 
sois de Cristo, 
então sois 
descendência de 
Abraão, e 

 
 
 
Eco de Gn 12,3 
em Gl 3,29 no 
TH e/ou na LXX. 

LXX Gn 12,3 

καὶ εὐλογήσω τοὺς 
εὐλογοῦντάς σε, καὶ 
τοὺς καταρωμένους σε 

______________ 
66

 TOMMASO D’AQUINO, S., Commento alla Lettera ai Galati, p. 687-688. 
67

 DOUKHAN, J. B., Genesis, p. 94, 110-111. 
68

 Ver também Rm 13,14; Ap 3,18. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

158 
 

ἐπαγγελίαν 
κληρονόμοι.  

καταράσομαι· καὶ 
ἐνευλογηθήσονται ἐν 
σοὶ πᾶσαι αἱ φυλαὶ τῆς 
γῆς. 

herdeiros 
segundo a 
promessa. 

Comentário Exegético-Teológico 
Aqui é retomada a ideia já comentada dos vv.8.14, que remonta à promessa feita a 
Abraão em Gn 12,3, de acordo com a qual nele seriam benditos todos os “clãs” 
(TH) / “tribos” (LXX) da terra. Mas não só isso, como o conceito de que os gentios 
que aceitam a Cristo como seu Senhor e Salvador fazem parte da própria 
descendência de Abraão, a qual estava destinada também a sua bênção, a terra 
prometida (Gn 13,15; 28,4.13.14). “...portanto sabei que os que são da fé, esses 
são os filhos de Abraão” (Gl 3,17).  

3. O uso da Escritura no midrash de Sara e Agar (Gl 4,1-31) 

 A palavra hebraica midrash significa “buscar”, “investigar”. “Daí é que 
se derivou a ideia de estudo, exposição homilética. A raiz do termo hebraico 

é darash, ‘sondar’.”
69

 Midrash aparece nas Escrituras Sagradas em 2Cr 

13,22; 24,27 com o sentido de “história”. Na tradição rabínica, o vocábulo 
midrash passou a se referir a uma exposição exegética das Escrituras 

Hebraicas feita pelos eruditos de Israel. Essa atividade midráshica foi 
desenvolvida pelos rabinos entre os séculos I a.C. e II d.C. Tais estudos 
podiam ser, não apenas de natureza exegética, mas homilética, alegórica e 
prática.  

Havia dois tipos de midrash: o primeiro era conhecido como lei 
(regra, tradição), e tratava-se de explicações acerca do Pentateuco, que 
incluíam a aplicação de seus preceitos a situações particulares da vida, não 
abrangidas pela letra exata da torah. O segundo tipo era a narração, e 

tratava-se “de exposições bíblicas sobre questões práticas, éticas e 
devocionais. Esse segundo tipo incluía questões homiléticas, onde o 

propósito era exortar, não legislar.”
70

 Parece esse último ter sido o recurso 

hermenêutico aplicado por Paulo em Gl 4
71

, que seguia uma linha 

______________ 
69

 CHAMPLIN, R. N., Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia, v.4, p. 262.  
70

 CHAMPLIN, R. N., Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia, v.4, p. 263. 
71

 Nesta perícope há uma disposição argumentativa, na qual Paulo usa Gn 16-21 
em Gl 4,22-23; e cita Is 54,1 em Gl 4,27. Isso pode levar o estudante a pensar em 
um “midrash homilético”, de origem sinagogal: um seder (organização) 
representado no Gênesis, ao qual se conecta uma haftarah (referência), extraída 
dos profetas ou dos salmos; apesar de o midrash de Gl 4,21-31 terminar, não com 
Is 54,1, mas com a citação de Gn 21,10.12 em Gl 3,30. Ademais, a tradição 
apocalíptica e targúmica do judaísmo do Segundo Templo permite considerar Gl 
4,21-31 também como um “midrash alegórico”, com respeito à orientação que guia 
Paulo na releitura dos acontecimentos do Gênesis (v.24) (PITTA, A., Lettera ai 
Galati, p. 277). 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

159 
 

interpretativa típica de seus contemporâneos e compatriotas, mas, no caso 
dele, sob inspiração do Espírito Santo. Ainda aludindo à tradição de Abraão, 
o apóstolo usa a história de Sara e sua serva egípcia Agar, para ilustrar o 
seu raciocínio teológico a respeito de duas alianças: a do Sinai e a do 
Calvário.    

3.1. “Plenitude dos tempos” e “nascido de mulher” (Dn 9,24-27; Gn 

3,15; Is 7,14; Jó 14,1; 15,14; 25,4 em Gl 4,4) 

NA
28

 Gl 4,4 
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

ὅτε δὲ ἦλθεν τὸ 
πλήρωμα τοῦ 
χρόνου, 
ἐξαπέστειλεν ὁ θεὸς 
τὸν υἱὸν αὐτοῦ, 
γενόμενον ἐκ 
γυναικός, γενόμενον 
ὑπὸ νόμον,  

 
 

Dn 9,24-27; Gn 
3,15; Is 7,14; Jó 
14,1; 15,14; 
25,4. 

Quando, porém, 
veio a plenitude 
do tempo, Deus 
enviou o seu 
Filho, nascido 
de mulher, 
nascido sob a 
lei, 

Ecos de Dn 9,24-27 em 
Gl 4,4a; de Gn 3,15 e 
Is 7,14 em Gl 4,4bc; e 
de Jó 14,1; 15,14; 25,4 
em Gl 4,4c. Todos 
esses ecos podem ser 
provenientes, tanto do 
TH quanto da LXX. 

Comentário Exegético-Teológico 
A expressão “plenitude do tempo” é rica em significado. Primeiramente porque o 
pecado não pegou o Criador de surpresa. De acordo com Ap 13,8, o plano da 
redenção, traçado pela Santíssima Trindade, que tem como seu ponto mais incrível 
o sacrifício do Filho de Deus, foi concebido desde a fundação do mundo. Paulo, no 
areópago, pregou que Deus fixou os tempos previamente estabelecidos (At 17,26). 
Isso quer dizer que, a despeito de toda a onda de pecado que arrasa este planeta, 
o Senhor ainda está no controle da história, tem o futuro em Suas mãos e fixou 
determinadas datas para as Suas próprias realizações em prol da humanidade. Na 
profecia das setenta semanas de Dn 9,24-27, há uma cronologia para a vinda do 
Messias. Quando Paulo afirma que “Deus enviou o seu Filho” “quando veio a 
plenitude do tempo” (Gl 4,4ba), ele está ecoando aquela profecia, dentro da qual 
Jesus nasceu.

72
 Porém, além disso, a “plenitude do tempo” indica o momento mais 

propício da história para o Filho de Deus nascer
73
.  A expressão “nascido de mulher” 

______________ 
72

 WHITE, E. G., O Desejado de Todas as Nações, p. 31; NICHOL, F. D., 
Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1068; COSAERT, C. P., 
Gálatas, p. 105-106. 
73

 NICHOL, F. D., Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1068: “O 
mundo estava em paz, sob um só governo [do Império Romano]. As viagens por 
terra e mar eram relativamente seguras e rápidas. Havia uma língua universal, o 
grego. As Escrituras estavam disponíveis em grego (LXX) havia cerca de 200 anos. 
Muitos estavam insatisfeitos com suas crenças religiosas e estavam ansiosos pela 
verdade sobre a vida e o destino humano. Os judeus estavam dispersos por toda 
parte [...] De todas as partes do mundo iam a Jerusalém para participar das festas, 
e poderiam levar consigo, ao retornarem, a notícia da vinda do Messias”; ver 
também: WHITE, E. G., O Desejado de Todas as Nações, p. 32-36; COSAERT, C. 
P., Gálatas, p. 105. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

160 
 

é comum na Sagrada Escritura para se referir ao ser humano (Jó 14,1; 15,14; 25,4; 
Mt 11,11; Lc 7,28).

74
 Na passagem em questão (Gl 4,4c), o apóstolo a emprega 

para ressaltar a encarnação e a humanidade do Salvador. Aqui, mais 
especificamente, o Filho de Deus, “nascido de mulher” e enviado na plenitude dos 
tempos, ecoa as profecias de Gn 3,15, que fala sobre o Descendente da mulher 
que esmagaria a cabeça da serpente; e a de Is 7,14, que fala da virgem, donzela ou 
jovem (עַלְמָה)

75
 engravidando e dando à luz a um Filho. Não obstante essa profecia 

de Isaías ter uma aplicação imediata em relação à mulher do Rei Acaz, cumprindo-
se, num primeiro momento também em seu filho (v.16)

76
, é válido considerar a 

transcendência do texto, conforme Mt 1,23
77
, que aplicou essa profecia de Isaías à 

Virgem Maria e ao nascimento de seu Filho Jesus Cristo, que, para a fé cristã é, 
realmente, “Deus conosco”.  

3.2. O filho da escrava e o filho da livre (Gn 16,15; 21,2.9 em Gl 4,22) 

NA
28

 Gl 4,22 
TH Gn 16,15 Tradução 

NA
28

 
Análise 

 
 
 
 
 
 
 
 
γέγραπται γὰρ 
ὅτι Ἀβραὰμ 
δύο υἱοὺς 
ἔσχεν, ἕνα ἐκ 
τῆς παιδίσκης 

ם־ ם ש  א אַבְרֵָּ֧ ן וַיִקְרָ֙ ֹ֑ ם ב  ד הָגָָ֛ר לְאַבְרָָ֖ ל  ֵּ֧ וַת 
אל׃ ָֽ ה הָגָָ֖ר יִשְמָע  ר־יָלְדָֹ֥ וֹ אֲש   בְנָ֛

 
 
 
 
 
 
 
 
Pois está 
escrito que 
Abraão teve 
dois filhos: um 
da escrava e 

 
 
 
 
 
 
 
 
Eco de Gn 
16,15 no TH 
e/ou na LXX 
em Gl 4,22c; 
e de Gn 

LXX Gn 16,15 

Καὶ ἔτεκεν Αγαρ τῷ Αβραμ υἱόν, 
καὶ ἐκάλεσεν Αβραμ τὸ ὄνομα 
τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ, ὃν ἔτεκεν αὐτῷ 
Αγαρ, Ισμαηλ. 

TH Gn 21,2.9 

ן לִזְקֻנָֹ֑יו  ָ֖ ם ב  ה לְאַבְרָהָָ֛ ד שָרֵָּ֧ ל  ֙ וַתַהַרָ וַת 
ים׃ וֹ אֱלֹהִָֽ תָ֖ ר א  ֹ֥ ר־דִב  ד אֲש   לַמּוֹע ֕

ר־ ית אֲש  ן־הָגֵָּ֧ר הַמִּצְרִָ֛ ת־ב  ָֽ ה א  א שָרָָ֜ ר  ֙ וַת 
ק׃  ָֽ ם מְצַח  ה לְאַבְרָהָָ֖  יָלְדָֹ֥

LXX Gn 21,2.9 

______________ 
74

 GONZAGA, W., Nascido de Mulher (Gl 4,4), p. 1200, 1203. No livro de Jó, a 
expressão “nascido de mulher” é utilizada sempre para exprimir a fragilidade e a 
precariedade do ser humano. É nessa mesma linha que se pode interpretar o 
testemunho das Regras da Comunidade (1QS) e dos Hinos de Qumran (1QH), que 
colocam em paralelo “nascido de mulher” e “criatura do pó” (1QS 11,21; 1QH 
18,1.11; Frag. 3,13-14) (GONZAGA, W., Nascido de Mulher (Gl 4,4), p. 1201). 
75

 Conquanto o vocábulo hebraico עַלְמָה possa ser empregado, tanto para designar 
uma virgem quanto uma jovem recém-casada (GESENIUS, W., עַלְמָה, p. 761; 
DAVIDSON, B., עַלְמָה, p. 601), o grego παρθένος, continente na LXX, designa, 
especificamente, uma moça virgem (LIDDELL, H. G.; SCOTT, R., παρθένος, p. 
1339; MOUNCE, W. D., παρθένος, p. 470-471). Esta última foi exatamente a 
compreensão expressa em Mateus 1,23.  
76

 RIDDERBOS, J., Isaías, p. 101-102. 
77

 RIDDERBOS, J., Isaías, p. 101, 103. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

161 
 

καὶ ἕνα ἐκ τῆς 
ἐλευθέρας. 

καὶ συλλαβοῦσα ἔτεκεν Σαρρα 
τῷ Αβρααμ υἱὸν εἰς τὸ γῆρας εἰς 
τὸν καιρόν, καθὰ ἐλάλησεν αὐτῷ 
κύριος.  
…ἰδοῦσα δὲ Σαρρα τὸν υἱὸν 
Αγαρ τῆς Αἰγυπτίας, ὃς ἐγένετο 
τῷ Αβρααμ, παίζοντα μετὰ Ισαακ 
τοῦ υἱοῦ αὐτῆς… 

um da livre. 
 

21,2.9 no TH 
e/ou na LXX 
em Gl 
4,22d.

78
 

Comentário Exegético-Teológico 
Aqui Paulo começa a desenvolver um midrash com a história de Sara e Agar, a fim 
de responder à pergunta retórica que fizera no versículo imediatamente anterior (Gl 
4,21): “Dizei-me, vós que quereis estar sob a lei, não estais ouvindo a lei?” No ciclo 
de Abraão, o “filho da escrava (Agar)” é Ismael (Gn 16,15), e o “filho da livre (Sara)” 
é Isaac (Gn 21,2.9). A ênfase de Paulo aqui reside na contraposição dos vocábulos 
παιδίσκη (escrava) x ἐλευθέρας ([mulher] livre); pois é sobre essa contraposição 
que ele construirá seu midrash homilético-alegórico nos versículos seguintes.

79
  

3.3. Um, nascido segundo a carne; o outro, através da promessa (Gn 

15,4-6; 16,15; 17,15-19; 18,10; 21,1 em Gl 4,23) 

NA
28

 Gl 4,23 
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

 
ἀλλ᾽ ὁ μὲν ἐκ τῆς 
παιδίσκης κατὰ 
σάρκα γεγέννηται, 
ὁ δὲ ἐκ τῆς 
ἐλευθέρας δι᾽ 
ἐπαγγελίας. 

 
 
Gn 15,4-6; 
16,15; 17,15-19; 
18,10; 21,1 
 

 
Mas, por um lado, 
o (filho) da 
escrava foi gerado 
segundo a carne; 
por outro, o (filho) 
da livre, mediante 
promessa.  

Eco de Gn 16,15; em 
Gl 4,23a, e de Gn 
15,4-6; 17,15-19; 
18,10; 21,1 em Gl 
4,23b. Todos esses 
ecos podem ser 
provenientes, tanto 
do TH quanto da 
LXX.   

Comentário Exegético-Teológico 
Paulo não está contrastando um nascimento carnal, de um ser humano comum, 
com um nascimento virginal, como foi o de Jesus de Nazaré. Antes, o contraste que 
ele está fazendo é entre uma procriação natural – a de Abraão com sua serva Agar 
para gerar Ismael – e uma procriação possibilitada após um milagre – a de Abraão 
com sua esposa estéril e idosa Sara.

80
 Paulo lança mão da mesma história que a 

tradição judaica ecoava com frequência para tratar da origem distinta e miraculosa 
da nação: a do nascimento de Isaac; dando-lhe, porém, uma aplicação diferente

81
: 

______________ 
78

 MUSSNER, F., La Lettera ai Galati, p. 486. 
79

 MUSSNER, F., La Lettera ai Galati, p. 486-487. 
80

 LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 208; BRUCE, F. F., Commentary on 
Galatians, p. 217. 
81

 BETZ, D. H., Galatians, p. 242-243. Na literatura rabínica há vários textos que 
mencionam e frisam essa “inferioridade” de Agar em relação à Sara, e de Ismael 
em relação a Isaac: Shemot Rabbah 1,1; Vayikra Rabbah 20,2; 36,5; Bamidbar 
Rabbah 11,2; Devarim Rabbah 4,5; Kohelet Rabbah 9,7; 10,7; Targum Pseudo-



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

162 
 

a do novo nascimento dos crentes pela fé. A circuncisão era a principal maneira de 
tornar um gentio membro da comunidade israelita, literalmente “segundo a carne”

82
. 

Contudo, os verdadeiros crentes da Galácia, que reconheciam sua dependência de 
Cristo para serem salvos, foram feitos “filhos de Abraão” pela fé (Gl 3,7).  Esses, 
incluindo o próprio apóstolo, estavam sendo representados, neste midrash, por 
Isaac, o “filho da promessa” (Gl 4,28).  

3.4. Duas alianças e o Monte Sinai (Jr 31[38],31-34; Ez 11,19-20; 16,59-

63; 36,26-29; Ex 19,3-25; 24,3-8 em Gl 4,24) 

NA
28 

Gl 4,24  
TH e/ou LXX 
Referências 

Tradução NA
28

 Análise 

ἅτινά ἐστιν 
ἀλληγορούμενα· 
αὗται γάρ εἰσιν 
δύο διαθῆκαι, μία 
μὲν ἀπὸ ὄρους 
Σινᾶ εἰς δουλείαν 
γεννῶσα, ἥτις 
ἐστὶν Ἁγάρ. 

 
 

Jr 31(38),31-34; 
Ez 11,19-20; 
16,59-63; 36,26-
29; Ex 19,3-25; 
24,3-8. 

As quais são ditas 
alegoricamente: 
Elas, de fato, são 
duas alianças; uma, 
por um lado, do 
Monte Sinai, 
gerando para a 
escravidão, que é 
Agar.   

Eco de Jr 31,31-34 
no TH; Jr 38,31-34 
na LXX; Ez 11,19-
20; 16,59-63; 
36,26-29 no TH 
e/ou na LXX em Gl 
4,24a. E de Ex 
19,3-25; 24,3-8 no 
TH e/ou na LXX em 
Gl 4,24b. 

Comentário Exegético-Teológico 

Em seu midrash homilético-alegórico
83
, Paulo compara a antiga aliança, do Monte 

Sinai, com Agar, alegando que ela gera para a escravidão. Por que isso? Por dois 

                                                                                                                              
Jonathan on Genesis 21,14; 22,1; Sanhedrin 89b,14 (LONGENECKER, R. N., 
Galatians, p. 200-203). Já Filo de Alexandria toma Agar como uma figura que ilustra 
o aprendizado preliminar que se pode obter nas escolas, e Sara como um símbolo 
da virtude, cuja descendência é a verdadeira sabedoria: De Congressu Quaerendae 
Eruditionis Gratia 9-10.12.14.23; Quaestiones de Genesi 3,19 (LONGENECKER, R. 
N., Galatians, p. 203-205). Porém, Paulo, numa perspectiva diferente do filósofo 
judeu e mais ainda da tradição rabínica, usa a mesma figura que esses seus 
compatriotas tomavam tão comumente como símbolo de inferioridade, Agar, como 
uma figura dos seus opositores apegados aos costumes judaicos, especialmente a 
circuncisão, como meio de salvação. E Sara, que para os rabinos era um ícone de 
sua superioridade nacional e para Filo, um símbolo de sabedoria e virtude, o 
apóstolo apresenta como uma representação dos crentes, judeus e gentios, na 
salvação pela graça de Jesus.       
82

 MARTYN, J. L., Galatians, p. 435-436. 
83

 No auge do escolasticismo medieval, quando o método alegórico de interpretação 
estava muito em voga, ensinava-se que a Sagrada Escritura possuía quatro 
sentidos: literal (ou histórico), alegórico, anagógico (ou místico) e moral (TOMMASO 
D’AQUINO, S., Commento alla Lettera ai Galati, p. 760-761; LUTERO, M., Carta del 
Apóstol Pablo a los Gálatas, p. 205-207). Acontece que, na maioria das vezes, as 
passagens bíblicas não carregam um sentido alegórico. Aliás, esse sentido só 
deveria ser considerado mesmo quando o próprio texto o explicitasse. Apesar de 
Paulo usar o verbo particípio ἀλληγορούμενα, traduzido aqui diretamente com o 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

163 
 

motivos. Primeiro, porque a aliança sinaítica fora dada num linguajar explicitamente 
proibitivo, pois fora dirigida a ex-escravos recém-libertos. O monte fumegava, havia 
relâmpagos, trovões, nuvem espessa e som de trombeta (Ex 19,16-19). Era a 
pedagogia de YHWH para impressionar o povo com sua presença, glória e 
majestade. Ali o Senhor deu os Dez Mandamentos numa forma negativa, de ordens 
(Ef 2,15; Cl 2,14), pois essa era a linguagem que os filhos de Israel entenderiam 
naquela circunstância. Deus no Sinai era como um pai com o dedo em riste, dando 
uma ordem a seu filho. Em segundo lugar, naquela circunstância, apesar de aquela 
antiga aliança ter sido de graça também, pois Moisés aspergiu o povo com o 
sangue de um animal sacrificado (Ex 24,6.8), o que apontava para a justificação em 
Cristo (Hb 12,24; 1Jo 1,7); o povo fez uma promessa (Ex 19,8; 24,7)

84
 que logo 

depois quebrou (Ex 32,1-6), quebrando, consequentemente, aquela aliança. Por 
causa disso e das desobediências do povo eleito ao longo de sua história, Jeremias 
falou de uma nova aliança futura, na qual YHWH escreveria sua lei, não em tábuas 
de pedra, mas no coração de Seus filhos; e apagaria os seus pecados em sinal de 
perdão (Jr 31,31-34). Ezequiel pronunciou três profecias semelhantes a essa (Ez 
11,19-20; 16,59-63; 36,26-29). De acordo com essa perspectiva profética, a lei não 
seria anulada, mas apenas mudaria de lugar: o Espírito Santo a tiraria das tábuas 
de pedra e a imprimiria no coração dos crentes. Dn 9,26-27 revela que essa nova 
aliança seria inaugurada pelo Messias. Por meio de seu midrash, o apóstolo “ilustra 
o estado de escravidão espiritual em que os gálatas haviam caído”

85
.      

                                                                                                                              
valor do substantivo “alegoria”, não se pode dizer que ele considera como não 
histórica a narrativa do Gênesis, pois em lugar algum dos seus escritos são 
encontrados indícios de que ele rejeitasse o caráter histórico da narrativa bíblica 
(NICHOL, F. D., Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1075; 
SILVA, M., Gálatas, p. 1001-1002). Inclusive, Teodoro de Mopsuéstia já explicava 
que o termo “alegoria” em Gl 4,24 não significava negação da historicidade 
(EDWARDS, M. J. [Ed.], Gálatas, Efesios, Filipenses, p. 107). Além disso, o que ele 
faz se aproxima mais daquilo que se chama hoje de aplicação tipológica, do que 
considerar a história de Sara e Agar como mera alegoria (SILVA, M., Gálatas, p. 
1001-1002). Jerônimo explica que Paulo toma a palavra “alegoria” emprestada da 
literatura grega pagã, com a qual estava familiarizado, para fazer, na verdade, uma 
metáfora com valor espiritual a partir da história de Sara e Agar (JERÓNIMO, S., 
Comentarios a la Epístola a los Gálatas, p. 193-197).  
84

 COSAERT, C. P., Gálatas, p. 131-132: O Senhor não “pede aos israelitas que 
prometam ‘fazer’ nada para ‘ganhar’ Suas bênçãos. De fato, as palavras hebraicas 
traduzidas como ‘dar ouvido’ (shema’) e ‘guardar’ (shamar) em Êxodo 19:5 
significam, literalmente, ‘ouvir’ e ‘entesourar’. As palavras de Deus não implicam em 
nenhum tipo de justificação pelas obras por parte dos israelitas. Ao contrário, Ele 
queria que Israel tivesse a mesma fé que caracterizou a resposta de Abraão às 
Suas promessas. [...] O problema do Monte Sinai não estava em Deus, mas nas 
promessas imperfeitas do povo (Hb 8:6). [...] O problema estava no estado do seu 
coração. Não somente deixaram de apreciar a verdadeira natureza da salvação, 
como também tinham uma confiança ingênua em seus próprios esforços e em sua 
própria capacidade [Dt 5:28-29]”. 
85

 NICHOL, F. D., Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1075: 
“Enquanto alguém depende das obras da lei para se salvar, não há como escapar 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

164 
 

3.5. A Jerusalém do alto (Is 2,1-2 em Gl 4,26) 

NA28 Gl 4,26 TH Is 2,1-2 Tradução 
NA28 

Análise 

 
 
 
 
 
ἡ δὲ ἄνω 
Ἰερουσαλὴμ 
ἐλευθέρα ἐστίν, 
ἥτις ἐστὶν μήτηρ 
ἡμῶν· 

עְיָָ֖  ה יְשַָֽ ר חָזֶָ֔ ָ֣ וֹץ הַדָבָר֙ אֲש  ן־אָמֹ֑ הוּ ב 
םִ׃ ה וִירוּשָלָָֽ  עַל־יְהוּדָָ֖

ה   הְי ָ֜ ים נָכ֙וֹן יִָֽ ית הַיָמִַ֗ וְהָיָָ֣ה׀ בְאַחֲרִָ֣
ים  הָרִֶ֔ אש ה  ית־יְהוָה֙ בְר ָ֣ ר ב  הֶַּ֤
יו כָל־ לָָ֖ וּ א  וֹת וְנָהֲרֹ֥ א מִגְבָעֹ֑ וְנִשָָ֖

ם׃  הַגוֹיִָֽ

 
 
 
 
 
Porém a 
Jerusalém 
do alto é 
livre, a qual 
é nossa 
mãe. 

 
 
 
 
 
Eco de Is 
2,1-2 no TH 
e/ou na 
LXX. 

LXX Is 2,1-2 

Ο λόγος ὁ γενόμενος παρὰ 
κυρίου πρὸς Ησαιαν υἱὸν 
Αμως περὶ τῆς Ιουδαίας καὶ 
περὶ Ιερουσαλημ. Ὅτι ἔσται 
ἐν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις 
ἐμφανὲς τὸ ὄρος κυρίου καὶ 
ὁ οἶκος τοῦ θεοῦ ἐπ᾽ ἄκρων 
τῶν ὀρέων καὶ ὑψωθήσεται 
ὑπεράνω τῶν βουνῶν· καὶ 
ἥξουσιν ἐπ᾽ αὐτὸ πάντα τὰ 
ἔθνη, 

Comentário Exegético-Teológico 
Numa profecia dirigida à cidade de Jerusalém, Is 2,1-2 profetiza que o 
monte da casa de YHWH seria estabelecido no alto das montanhas, e seria 
erguido acima dos montes. Para ele afluiriam todas as nações.86 Sem 
dúvida, essa profecia está relacionada com a cidade que Abraão aguardava 
pela fé, a qual é a mesma Nova Jerusalém, descrita em Ap 3,12; 21,1-22,5, 
da qual o arquiteto e construtor é o próprio Deus (Hb 11,10). Nela estarão 
Abraão com seus filhos na fé, e assim será cumprida, pela eternidade, a 
promessa feita pelo Criador ao patriarca: uma terra e uma descendência 
(Gn 12,1-9). E, segundo Hb 12,22, aqueles que aceitaram a Jesus Cristo 
como seu Salvador e Senhor, já chegaram, pela fé, a esta cidade santa e 
são, portanto, seus cidadãos. 

 

                                                                                                                              
do cativeiro. Apesar de tudo o que faça para obter a salvação, nunca logrará êxito. 
Ele se obrigou a executar uma tarefa impossível. O legalismo, a letra da lei, 
qualquer lei, mata”. 
86

 Essa profecia estava relacionada a outras do AT referentes à reconstrução 
escatológica da Jerusalém terrestre nos chamados Deutero (Is 54) e Trito-Isaías (Is 
60; 62). Tobias 13,9-20; 14,7; Jubileus 4,26; 4Esdras 7,26-28; 8,52-54; 10,27.50.55; 
Os Testamentos dos Doze Patriarcas e Dã 5,12 também falam sobre isso 
(SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 256-257).   



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

165 
 

3.6. “Alegra-te, estéril” (Is 54,1 em Gl 4,27) 

NA
28

 Gl 4,27 LXX Is 54,1 Tradução NA
28

 Análise 

γέγραπται γάρ· 
εὐφράνθητι, στεῖρα 
ἡ οὐ τίκτουσα, 
ῥῆξον καὶ βόησον, 
ἡ οὐκ ὠδίνουσα· 
ὅτι πολλὰ τὰ τέκνα 
τῆς ἐρήμου μᾶλλον 
ἢ τῆς ἐχούσης τὸν 
ἄνδρα.  

Εὐφράνθητι, στεῖρα 
ἡ οὐ τίκτουσα, 
ῥῆξον καὶ βόησον, 
ἡ οὐκ ὠδίνουσα, 
ὅτι πολλὰ τὰ τέκνα 
τῆς ἐρήμου μᾶλλον 
ἢ τῆς ἐχούσης τὸν 
ἄνδρα, εἶπεν γὰρ 
κύριος. 

Pois está escrito: 
Alegra-te, estéril, que 
não dás à luz, irrompe 
de alegria, a que não 
teve dores de parto; 
porque muitos são os 
filhos da abandonada, 
mais do que daquela 
que tem marido. 

 
 
Citação de Is 
54,1 na LXX, 
que traduz aqui 
fielmente o 
texto 
hebraico.

87
 

Comentário Exegético-Teológico 

Novamente, Paulo emprega o verbo “γέγραπται/está escrito”, como já mencionado, que é 

uma fórmula muito comum no NT para introduzir citações escriturísticas. Como se pode ver 

aqui em Gl 4,27, Paulo cita o texto de Is 54,1, conforme consta na LXX, ipsis litteris. Essa 

exclamação escrita, da maneira como o apóstolo a aplica aqui, pode ter um amplo sentido. 

No contexto Is 54 (vv.1-17), a profecia apontava para a vitória e a glória futuras e finais de 

Jerusalém, comparada a uma mulher estéril desprezada, que depois pôde ter mais filhos do 

que outra que tinha marido. Isso lembra a história de Sara e Agar
88

 – tão aludida pelo 

apóstolo em Gl 4 – e, com mais precisão, a de Ana e Fenena (1Sm 1,1-20; 2,18-21). Muito 

diferente do ocidente hoje, no Antigo Oriente Médio, uma mulher estéril era vítima de um 

profundo estigma por parte de si mesma e da sociedade. Ser estéril naquele contexto 

representava um motivo de lamento, opróbrio, angústia e desespero (Gn 16,2; 30,1-12; 1Sm 

1,2.4-11). Era crido que a procriação ou a restrição de filhos indicaria, respectivamente, a 

bênção ou a maldição de Deus (Ex 23,26; Lv 20,20; Dt 7,14; Lc 1,24-25).
89

 Além de todo o 

estigma social, cultural e religioso, uma mulher sem filhos tinha muito temor e insegurança 

quanto ao futuro, pois quem, numa sociedade patriarcal, seria o seu provedor e mantenedor 

quando ela estivesse idosa e viúva? Ou seja, ser uma mulher estéril no Antigo Oriente Médio 

representava ser também alguém sem futuro, sem perspectiva. A exclamação de Is 54,1 na 

pena de Paulo pode ser ainda uma ilustração de profecia-cumprimento para o crescimento da 

Igreja
90

: “porque mais numerosos são os filhos da abandonada do que daquela que tem 

marido” (Gl 4,27e). E isso, de certa forma, ainda que indiretamente, está relacionado com a 

promessa do Senhor a Abraão, de acordo com a qual a sua descendência seria tão numerosa 

“como as estrelas dos céus e como a areia que está na praia do mar” (Gn 22,17).
91

     

______________ 
87

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 129; GUTHRIE, D., 
Gálatas, p. 160. 
88

 GUTHRIE, D., Gálatas, p. 160. 
89

 MEIKLEJOHN, J. W., Esterilidade, p. 460; CHAMPLIN, R. N., Enciclopédia de 
Bíblia, Teologia e Filosofia, v.1, p. 534; CHAMPLIN, R. N., Enciclopédia de Bíblia, 
Teologia e Filosofia, v.1, p. 534: “No Talmude, Yeromoth vi,6, a um homem casado 
com mulher estéril era ordenado deixá-la após dez anos de casamento e casar-se 
com outra, e repetir a prática, se a segunda esposa também fosse estéril.” 
90

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 129; GUTHRIE, D., 
Gálatas, p. 160. 
91

 LAGRANGE, P. M.-J., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 130. Ver também Gn 
26,4. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

166 
 

3.7. O nascido segundo a carne versus o nascido segundo o Espírito 

(Gn 21,9 em Gl 4,29) 

NA
28

 Gl 4,29 TH Gn 21,9 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
 
ἀλλ᾽ ὥσπερ 
τότε ὁ κατὰ 
σάρκα 
γεννηθεὶς 
ἐδίωκεν τὸν 
κατὰ πνεῦμα, 
οὕτως καὶ 
νῦν. 

ן־ ת־ב  ָֽ ה א  א שָרָָ֜ ר  ֙ וַת 
ר־ ית אֲש  הָגֵָּ֧ר הַמִּצְרִָ֛

ק׃ ָֽ ם מְצַח  ה לְאַבְרָהָָ֖  יָלְדָֹ֥

 
 
 
Mas, assim 
como naquele 
tempo, o 
nascido 
segundo a carne 
passou a 
perseguir

92
 o 

(nascido) 
segundo o 
Espírito, assim 
também agora. 

Eco de Gn 21,9 no TH 
e/ou na LXX.

93
 Neste caso 

o TH é um pouco menos 
claro do que a LXX, no 
aspecto em que não 
explicita de quem Ismael 
estava zombando

94
; 

diferentemente da LXX, 
que deixa claro que ele 
estava zombando de 
Isaac. Contudo, Paulo não 
emprega o mesmo verbo 
da LXX (παίζω, zombar), 
mas sim o verbo διώκω 
(perseguir). 

LXX Gn 21,9 

ἰδοῦσα δὲ Σαρρα 
τὸν υἱὸν Αγαρ τῆς 
Αἰγυπτίας, ὃς 
ἐγένετο τῷ 
Αβρααμ, παίζοντα 
μετὰ Ισαακ τοῦ 
υἱοῦ αὐτῆς 

Comentário Exegético-Teológico 
 Ainda em seu midrash alegórico-homilético, Paulo compara a perseguição verbal 
de seus opositores contra si mesmo e os membros da Igreja na Galácia que criam 
na justificação pela graça, com a implicância zombeteira de Ismael com Isaac. Essa 
comparação dos opositores com “os filhos da escrava” e dos crentes na justiça de 
Cristo com “os filhos da livre”, fica mais uma vez evidente em Gl 4,31. O “(nascido) 
segundo o Espírito” (v.29) é aquele que “nasceu por causa da promessa” (v.23).

95
  

 

  

______________ 
92

 Devido ao contexto, opta-se por traduzir o imperfeito ἐδίωκεν com o valor 
ingressivo (BLASS, F; DEBRUNNER, A., A Greek Grammar of the New Testament, 
p. 171 p§ 331; AGAZZI, P.; VILARDO, M., Hellenistí, p. 444). Este mesmo verbo 
διώκω é o que Paulo usa para se referir à sua perseguição à Igreja, quando ele 
ainda era um fariseu (1Cor 15,9; Gl 1,13.23; Fl 3,6) (MARTYN, J. L., Galatians, p. 
444). 
93

 MARTYN, J. L., Galatians, p. 444. 
94

 Tanto o verbo צׇחַק no Piel (TH), quanto o παίζω (LXX) podem denotar um ato de 
ridicularizar alguém, zombar, caçoar de alguém, ou até mesmo insultar uma pessoa 
(ALONSO SCHÖKEL, L., צׇחַק, p. 559; DAVIDSON, B., צׇחַק, p. 643; LIDDELL, H. G.; 
SCOTT, R., παίζω, p. 1288). “Nalgumas tradições judaicas o verbo foi tomado para 
indicar hostilidade e até mesmo malícia da parte de Ismael. É dito, por exemplo 
que, enquanto pretendia simplesmente brincar, Ismael atirou flechas perigosas na 
direção de Isaac (Bereshit Rabbah 53,11; Targum Pseudo-Jonathan on Genesis 
21,10)” (MARTYN, J. L., Galatians, p. 444).  
95

 LONGENECKER, R. N., Galatians, p. 217. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

167 
 

3.8. O filho da escrava não pode ser herdeiro com o filho da livre (Gn 

21,10.12 em Gl 4,30) 

NA
28 

Gl 4,30 TH Gn 21,10 
Tradução 

NA
28

 
Análise 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
ἀλλὰ τί λέγει ἡ 
γραφή; ἔκβαλε 
τὴν παιδίσκην 
καὶ τὸν υἱὸν 
αὐτῆς· οὐ γὰρ 
μὴ 
κληρονομήσει 
ὁ υἱὸς τῆς 
παιδίσκης μετὰ 
τοῦ υἱοῦ τῆς 
ἐλευθέρας. 

καὶ εἶπεν τῷ Αβρααμ 
Ἔκβαλε τὴν 
παιδίσκην ταύτην 
καὶ τὸν υἱὸν αὐτῆς· 
οὐ γὰρ 
κληρονομήσει ὁ υἱὸς 
τῆς παιδίσκης 
ταύτης μετὰ τοῦ υἱοῦ 
μου Ισαακ. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mas o que diz 
a Escritura? 
“Expulsa a 
escrava e o 
filho dela; 
pois o filho da 
escrava 
jamais será 
herdeiro com 
o filho da 
livre.” 

 
Alusão a Gn 21,10 na 
LXX, que, neste caso, é 
uma tradução ipsis literis 
do TH.

96
 Classifica-se 

aqui como alusão e não 
como citação, por causa 
de três diferenças: a) o 
apóstolo omite o pronome 
demonstrativo ταύτην 
(esta), que aparece duas 
vezes na LXX, na fala de 
Sara para se referir a 
Agar de forma pejorativa; 
b) ele põe a partícula 
negativa μὴ (não), para 
reforçar o οὐ (não) 
oriundo da LXX; e c) para 
aplicar a passagem ao 
contexto dos seus 
destinatários, o autor 
troca a expressão de Sara 
υἱοῦ μου Ισαακ (meu filho 
Isaac) por υἱοῦ τῆς 
ἐλευθέρας (o filho da 
livre). Gl 4,30 ainda ecoa 
a fala divina em Gn 21,12 
e/ou na LXX, que 
confirma e reforça o 
pedido da esposa de 
Abraão. 

TH Gn 21,12 

ל־ ים א  ר אֱלֹהִָ֜ אמ  וַי ֙
יךָ֙  ינ ֙ ע בְע  ם אַל־י רֶַּ֤ אַבְרָהַָ֗

לָ עַל־הַנַָ֣עַר וְעַל־אֲמָת ֶ֔  ךָ כ 
ה  יךָ שָרָָ֖ ָ֛ ל  ר א  ר ת אמַֹ֥ ֙ אֲש 
ק  י בְיִצְחֶָ֔ לָֹ֑הּ כִָ֣ ע בְק  שְמַָ֣

ָֽרַע׃ א לְךָָ֖ זָָֽ ֹ֥  יִקָר 

LXX Gn 21,12 

εἶπεν δὲ ὁ θεὸς τῷ 
Αβρααμ Μὴ 
σκληρὸν ἔστω τὸ 
ῥῆμα ἐναντίον σου 
περὶ τοῦ παιδίου καὶ 
περὶ τῆς παιδίσκης· 
πάντα, ὅσα ἐὰν εἴπῃ 
σοι Σαρρα, ἄκουε 
τῆς φωνῆς αὐτῆς, 
ὅτι ἐν Ισαακ 
κληθήσεταί σοι 
σπέρμα. 

Comentário Exegético-Teológico 
É interessante notar que Paulo emprega a fala de Sara com a fórmula introdutória 
“ἀλλὰ τί λέγει ἡ γραφή;/Mas o que diz a Escritura?”, dando um peso divino ao seu 
pedido, o que é coerente com Gn 21,12, onde o Senhor reforça o pedido da mulher 
de Abraão.

97
 Entretanto, mesmo estando claro pelas análises dos versículos 

anteriores deste midrash que o hagiógrafo compara seus opositores ao “filho da 
escrava”, e os crentes na graça de Deus ao “filho da livre”, não é possível dizer que 
ele, aqui no v.30, estivesse emitindo uma sentença de condenação definitiva contra 

______________ 
96

 SILVA, M., Gálatas, p. 1003. 
97

 SILVA, M., Gálatas, p. 1003-1004; SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 262. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

168 
 

os primeiros, ou mesmo insinuando que os segundos deveriam expulsá-los da 
comunidade

98
. O que ele faz simplesmente é usar a parte final da narrativa de Sara 

e Agar como metáfora para dizer que: a) seus ouvintes/leitores que confiavam nos 
méritos de Cristo para sua salvação não precisavam temer os que confiavam em 
seus próprios méritos

99
; e b) os da fé é que são os herdeiros legítimos de Abraão. E 

sua herança é o reino do céu. 

4. O uso da Escritura nos conceitos de liberdade cristã e vida no 
Espírito (Gl 5,1-6,10) 

Nesta quarta e derradeira seção de sua epístola que antecede o 
epílogo (6,11-18), Paulo explica que os cristãos gálatas deveriam se sentir 
livres e não tinham porque se sentir obrigados a se circuncidar (5,1-12), 
submetendo-se assim a um “jugo de escravidão” (5,1). Contudo, o apóstolo 
ressalva que essa liberdade não era um pretexto para o pecado (5,13-
21.26), mas sim para se produzir o fruto do Espírito Santo (5,22-25). Esse 
fruto brota na vida prática do filho de Deus por meio da forma como ele trata 
os seus semelhantes (6,1-10). 

4.1. Obrigado a praticar toda a lei (Dt 27,26 em Gl 5,3) 

NA
28

 Gl 5,3 TH Dt 27,26 Tradução NA
28

 Análise 

 
 
μαρτύρομαι δὲ 
πάλιν παντὶ 
ἀνθρώπῳ 
περιτεμνομένῳ 
ὅτι ὀφειλέτης 
ἐστὶν ὅλον τὸν 
νόμον ποιῆσαι. 

ת־ ים א  ר ל א־יָקִָ֛ ֵּ֧ וּר אֲש  אָרַ֗
את  ה־הַז ָ֖ י הַתוֹרָָֽ ֹ֥ דִבְר 

ר כָל־ ם וְאָמַֹ֥ וֹת אוֹתָֹ֑ לַעֲשָ֣
ן׃  ָֽ ם אָמ   הָעָָ֖

 
 
E testifico 
novamente, a todo 
homem que permite 
ser circuncidado, 
que é obrigado a 
praticar toda a lei. 

 
 
 
 
Eco de Dt 27,26 
no TH e/ou na 
LXX. 

LXX Dt 27,26 

Ἐπικατάρατος πᾶς 
ἄνθρωπος, ὃς οὐκ 
ἐμμενεῖ ἐν πᾶσιν τοῖς 
λόγοις τοῦ νόμου 
τούτου τοῦ ποιῆσαι 
αὐτούς· καὶ ἐροῦσιν 
πᾶς ὁ λαός Γένοιτο. 
 

Comentário Exegético-Teológico 
Paulo usa o advérbio “πάλιν/novamente”, neste versículo, por estar referindo-se 
outra vez a Dt 27,26, conforme já fizera em Gl 3,10, inclusive, seguindo a mesma 
aplicação: se um indivíduo pretende se salvar por observar todos os pormenores da 
lei sendo, inclusive, a circuncisão, está obrigado a obedecer todos os mandamentos 
o tempo todo, sem transgredir qualquer deles em momento algum, quantitiva e 
qualitativamente. O apóstolo não está dizendo que os cristãos não têm por dever 
atentar para todos os mandamentos de Deus, muito pelo contrário; porém ele tem 
consciência que esta plenitude da observância não pode ser atingida pelo esforço 

______________ 
98

 SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 262. 
99

 SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 262. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

169 
 

humano, e muito menos antes da glorificação, pelo fato de a criatura estar sujeita às 
suas limitações, faltas, falhas, fracassos e quedas, próprias da humanidade.  

4.2. “Amarás o teu próximo como a ti mesmo” (Lv 19,18 em Gl 5,14) 

NA
28

 Gl 5,14 LXX Lv 19,18 Tradução NA
28

 Análise 

 
ὁ γὰρ πᾶς νόμος ἐν 
ἑνὶ λόγῳ 
πεπλήρωται, ἐν τῷ· 
ἀγαπήσεις τὸν 
πλησίον σου ὡς 
σεαυτόν.  

καὶ οὐκ ἐκδικᾶταί 
σου ἡ χείρ, καὶ οὐ 
μηνιεῖς τοῖς υἱοῖς 
τοῦ λαοῦ σου καὶ 
ἀγαπήσεις τὸν 
πλησίον σου ὡς 
σεαυτόν· ἐγώ εἰμι 
κύριος. 

Pois toda a lei é 
cumprida numa 
palavra, nesta: 
“Amarás o teu 
próximo como a ti 
mesmo.” 

 
Citação de Lv 
19,18 em Gl 
5,14

100
 na LXX, 

que, nesta 
passagem, é uma 
tradução fiel do 
TH. 

Comentário Exegético-Teológico 

Ao citar Lv 19,18, Paulo demonstra como a religião das Escrituras era muito mais 
simples do que todo aquele formalismo religioso exigido pelos seus opositores, e 
que isso estava patente justamente na lei que eles pretendiam defender. O 
mandamento de “amar ao próximo como a si mesmo” como sendo um resumo da 
lei, apesar de ter sido ensinado por Jesus (Mt 22,36-38; Mc 12,28-34; Lc 10,25-
28)

101
, não foi uma novidade trazida por ele. O Mestre de Nazaré simplesmente 

estava citando o que há séculos já constava na torah, e que devia ser praticado 
tanto com os concidadãos (Lv 19,18), como com os estrangeiros (Lv 19,34). Porém, 
assim como Jesus, Paulo não está dizendo que o cristão deve se esquecer do 
“honra teu pai e tua mãe”, “não matarás”, não adulterarás”, “não furtarás”, “não dirás 
falso testemunho”, “não cobiçarás” (Ex 20,12-17; Dt 5,16-21), e outros 
mandamentos como que fosse somente “a amar o próximo”. Pelo contrário, tanto 
Cristo como Paulo têm consciência de que aquele que “ama o seu próximo” cumpre 
a lei (Rm 13,8-10; Gl 5,14; Tg 2,8), pois não irá lhe fazer mal algum, em respeito 
aos mandamentos de Deus. Neste sentido, ambos ensinam que o amor precisa ser 
o princípio motivador para a obediência a Deus.

102
   

  

______________ 
100

 Esta é a única citação direta do AT na seção dos capítulos 5-6 de Gálatas 
(SILVA, M., Gálatas, p. 1004). 
101

 COSAERT, C. P., Gálatas, p. 148: “Ainda que a citação provenha do Livro do 
Levítico, a autoridade da afirmação de Paulo se arraiga, em última instância, no uso 
que Jesus fez de Levítico 19:18.”  
102

 NICHOL, F. D., Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 6, p. 1085: “O 
amor pelos semelhantes é o tema dos seis últimos mandamentos do decálogo [...] 
Esses seis governam as relações interpessoais, enquanto os quatro primeiros 
regem as relações entre Deus e o ser humano.”. Tanto para Cristo quanto para 
Paulo há uma palavra que expressa o sentido pleno da lei de Deus, e esta palavra é 
o amor. O que eles ensinaram não foi “um abandono da lei, nem uma redução da lei 
unicamente ao amor, senão a forma através da qual podiam ser experimentados o 
propósito e o significado autênticos de toda a lei.” (COSAERT, C. P., Gálatas, p. 
148). 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

170 
 

4.3. “Andai no Espírito” (Gn 5,22.24; Ex 16,4; Lv 18,4 em Gl 5,16) 

NA
28

 Gl 5,16  TH Referências Tradução NA
28

 Análise 

Λέγω δέ, πνεύματι 
περιπατεῖτε καὶ 
ἐπιθυμίαν σαρκὸς 
οὐ μὴ τελέσητε.  

 
Gn 5,22.24; Ex 
16,4; Lv 18,4 

Digo, porém: 
Andai no Espírito e 
jamais satisfareis 
o desejo da carne. 

Eco de Gn 
5,22.24; Ex 16,4; 
Lv 18,4 no TH em 
Gl 5,16b.  

Comentário Exegético-Teológico 

Diferentemente da mentalidade grega ocidental, a mentalidade hebraica é bastante 
concreta. Por exemplo, para se referirem ao seu relacionamento com o Senhor, os 
cristãos em geral falam em consagração, santificação ou obediência. Já a tradição 
judaica fala em “andar até o final com Deus” (Gn 5,22.24), “andar na sua lei” (Ex 
16,4) ou “andar nos Seus juízos e nos Seus estatutos” (Lv 18,4). Tanto é que a LXX 
não traduz o verbo הׇלַך (andar, caminhar), nessas ocorrências, literalmente, mas 
como “εὐαρεστέω/deleitar-se” (em [Deus], Gn 5,22.24) e “πορεύομαι/ir” (no sentido 
de proceder, Ex 16,4; Lv 18,4); ou seja, de uma perspectiva abstrata.

103
 Entretanto, 

Paulo, ao instruir os gálatas sobre sua vida religiosa, escreve: “πνεύματι 
περιπατεῖτε/andai/caminhai no Espírito” (Gl 5,16b). Aqui ele resgata o conceito 
exato do pensamento hebraico de se “caminhar com o Senhor”, assim como fez 
Henoc e assim como Deus instruiu os israelitas a fazerem. Quando Jesus chamava 
aqueles que seriam seus discípulos, ele assim os convidava: “Vinde após Mim” (Mt 
4,19; Mc 1,17) ou “Segue-Me”

104
; quer dizer, um chamado para caminhar junto a ele 

e, mais profundamente, para a intimidade com Ele. É por isso também que, no NT, 
a vida ou a religião cristã são chamadas de “caminho”

105
. Andando lado a lado ao 

seu Divino Mestre, o discípulo não viverá para satisfazer “a paixão da carne” (Gl 
5,16c). Neste versículo (Gl 5,16), subitamente, Paulo demonstra a dimensão ética 
do seu Evangelho. A volta ao caminho cristão vem definida a partir de sua relação 
com o Espírito, que é o personagem central desta exortação moral.

106
  

4.4. Lei da semeadura e da colheita (Jó 4,8 e Pr 22,8 em Gl 6,7) 

NA
28

 Gl 6,7 TH Jó 4,8 Tradução NA
28

 Análise 

 
 

 
Μὴ πλανᾶσθε, 
θεὸς οὐ 
μυκτηρίζεται. ὃ 

 ῃρίσπε νἐὰ ρὰγ

ו ן  י אָֹ֑ רְש  אִיתִי ח ָ֣ ר רָָ֭ ָ֣ יכַאֲש  ֹּ֖ רְע  ל  וְז  עָמָָ֣
הוּ ָֽ ׃יִקְצְר   

 
 
 
Não vos 
enganeis, de 
Deus não se 
zomba; pois 

 
 
 
 
 
Eco de Jó 4,8 
e Pr 22,8

107
 no 

LXX Jó 4,8 

καθ᾽ ὃν τρόπον εἶδον τοὺς 
ἀροτριῶντας τὰ ἄτοπα, οἱ δὲ 
σπείροντες αὐτὰ ὀδύνας 
θεριοῦσιν ἑαυτοῖς.  

______________ 
103

 PITTA, A., Lettera ai Galati, p. 348. 
104

 Mt 8,22; 9,9; 19,21; Mc 2,14; 10,21; Lc 5,27; 9,59; 18,22; Jo 1,43; 21,19.22. 
105

 At 9,2; 13,10; 16,17; 18,25.26; 19,9.23; 22,4; 24,14.22; 1Cor 4,17 (BRUCE, F. F., 
Commentary on Galatians, p. 243). Referências neotestamentárias do verbo 
περιπατέω (andar/caminhar) aplicado à vida cristã: Jo 11,9; 12,35; Rm 13,13; 
14,15; Ef 4,1.17; 5,2.8.15; Fl 3,17; Cl 3,7; 4,5; 1Ts 4,1.12; 2Ts 3,6.11; 1Jo 1,7; 2,6 
(PITTA, A., Lettera ai Galati, p. 348). 
106

 PITTA, A., Lettera ai Galati, p. 347. 
107

 SILVA, M., Gálatas, p. 1004. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

171 
 

ἄνθρωπος, 
τοῦτο καὶ 

·σειίθερ 

TH Pr 22,8 aquilo que o 
homem 
semear, isso 
também 
colherá.  

TH e/ou na 
LXX.   ַע ֣ וְלָה ) זוֹר  ו ן קְִצָר־( ]ייִקְצוֹרעַָ֭ [ אָֹ֑

ה׃ ָֽ וֹ יִכְל  בְרָתָ֣ ט ע  ב  ָ֖  וְש 

LXX Pr 22,8 

ὁ σπείρων φαῦλα θερίσει 
κακά, πληγὴν δὲ ἔργων 
αὐτοῦ συντελέσει.  

Comentário Exegético-Teológico 
Jó 4,8 e Pr 22,8, ecoados em Gl 6,7, fazem uma metáfora para a vida humana 
extraída de uma lei da natureza. Na agricultura, a lei da semeadura e da colheita 
tem duas realidades fundamentais: 1) colhemos sempre o que plantamos; e 2) a 
colheita é sempre muito maior do que a semeadura. Quem plantar sementes de 
laranja, vai colher um pé de laranjeira; quem plantar sementes de goiaba, colherá 
um pé de goiabeira, e assim sucessivamente. Quanto mais coisas boas uma 
pessoa plantar na vida de outras, muito mais coisas melhores ela colherá agora e 
na eternidade. Mas aquele que plantar coisas ruins na vida de outros, muito mais 
coisas piores ele colherá agora e, por fim, a condenação eterna. Nas palavras de 
Paulo, recorrendo ao antagonismo apresentado em Gl 5, entre a carne e o Espírito: 
“porque aquele que semeia para a sua própria carne, da carne colherá destruição; 
mas aquele que semeia no Espírito, do Espírito colherá vida eterna” (Gl 6,8). 
Todavia o apóstolo termina esse seu raciocínio com uma mensagem de 
encorajamento para aqueles que se sentem desencorajados de tanto plantarem o 
bem, sem ver ainda a sua colheita: “E não desanimemos de fazer o bem, pois no 
tempo dele colheremos, se não desfalecermos” (Gl 6,9).   

4.5. “Façamos o bem a todos” (Pr 3,27 em Gl 6,10) 

NA
28

 Gl 6,10 TH Pr 3,27 Tradução NA
28

 Análise 

 
Ἄρα οὖν ὡς καιρὸν 
ἔχομεν, 
ἐργαζώμεθα τὸ 
ἀγαθὸν πρὸς 
πάντας, μάλιστα δὲ 
πρὸς τοὺς οἰκείους 
τῆς πίστεως.  

יו  וֹב מִבְעָלָֹ֑ אַל־תִמְנַע־טֹ֥
יךָ(  ל )יָד  ָ֖ בִהְי֙וֹת לְא 

וֹת׃ [ לַעֲשָֽ  ]יָדְךָָ֣

Então, portanto, 
enquanto temos 
tempo, façamos o 
bem a todos, mas 
especialmente aos 
membros da família 
da fé. 
 

 
 
Eco de Pr 3,27 no 
TH e/ou na LXX 
em Gl 6,10. 

LXX Pr 3,27 

μὴ ἀπόσχῃ εὖ 
ποιεῖν ἐνδεῆ, 
ἡνίκα ἂν ἔχῃ ἡ 
χείρ σου βοηθεῖν· 

Comentário Exegético-Teológico 
Nem sempre é possível ajudar uma pessoa necessitada. Mas todo cristão deve 
estar pronto para isso, caso tenha condições de fazê-lo. “Enquanto temos tempo” 
(Gl 6,10a) significa aproveitar ao máximo o tempo que se tem antes da segunda 
vinda de Cristo (Ef 5,16; Cl 4,6)

108
, pois no céu não haverá mais necessitados. O 

pronome indefinido “todos” indica que o crente não pode fazer acepção de pessoas 
nessa prática do bem (Rm 12,17; 1Ts 5,15)

109
; ainda que os primeiros assistidos 

sejam, obviamente os que lhe são mais próximos, os quais, na maioria das vezes, 
são mesmo os “membros da família da fé” (Gl 6,10c).  

______________ 
108

 SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 321. 
109

 SCHLIER, H., La Carta a los Gálatas, p. 322. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

172 
 

4.6. “Paz sobre Israel” (Sl 125[124],5; 128[127],6; Is 54,10 em Gl 6,16)
110

 

NA
28

 Gl 6,16 TH Sl 125,5 
Tradução 

NA
28

 
Análise 

 
 
 
 
 
 
 
καὶ ὅσοι τῷ 
κανόνι τούτῳ 
στοιχήσουσιν, 
εἰρήνη ἐπ᾽ 
αὐτοὺς καὶ 
ἔλεος καὶ ἐπὶ 
τὸν Ἰσραὴλ τοῦ 
θεοῦ. 

ת־ הוָה א  ָ֣ם יְָ֭ ם יוֹלִיכ  קַלְקַלוֹתַָ֗ ים עַָֽ וְהַמַּטִֶּ֤
ו ן  י הָאָֹ֑ ָ֣ עֲל  ל֗וֹם עַל־פ  לשָָׁ֜ ָֽ  ׃יִשְרָא 

 
 
 
 
 
 
 
E a todos que 
andarem 
nesta regra, 
paz e 
misericórdia 
seja sobre 
eles, e sobre o 
Israel de 
Deus. 

 
 
 
 
 
 
 

Alusão ao Sl 
125(124),5; 
128(127),6 no 
TH e/ou na 
LXX; eco de Is 
54,10 no TH 
e/ou na LXX 
em Gl 6,16.

111
 

LXX Sl 124,5 

τοὺς δὲ ἐκκλίνοντας εἰς τὰς 
στραγγαλιὰς ἀπάξει κύριος 
μετὰ τῶν ἐργαζομένων τὴν 
ἀνομίαν. Εἰρήνη ἐπὶ τὸν 
Ισραηλ. 

TH Sl 128,6 

 
 
ֹ֑יךָ   ים לְבָנ  ה־בָנִֹ֥ ָֽ ל֗וֹם עַל־וּרְא  שָָׁ֜

ל ָֽ ׃  יִשְרָא   

LXX Sl 127,6  

καὶ ἴδοις υἱοὺς τῶν υἱῶν σου. 
εἰρήνη ἐπὶ τὸν Ισραηλ. 

TH Is 54,10 

נָה  ֹ֑ וֹת תְמוּט  וּשוּ וְהַגְבָעָ֖ הָרִים֙ יָמֶ֔ ָֽ י ה  כִֶּ֤
ית שְלוֹמִי֙  וּש וּבְרִֶּ֤ א־יָמַ֗ ךְ ל ָֽ ָ֣ אִת  י מ  וְחַסְדִָ֞

ךְ יְהוָָֽה׃ ָ֖ ר מְרַחֲמ  וּט אָמַֹ֥ א תָמֶ֔  ל ָ֣

LXX 54,10 

τὰ ὄρη μεταστήσεσθαι οὐδὲ οἱ 
βουνοί σου μετακινηθήσονται, 
οὕτως οὐδὲ τὸ παρ᾽ ἐμοῦ σοι 
ἔλεος ἐκλείψει οὐδὲ ἡ διαθήκη 
τῆς εἰρήνης σου οὐ μὴ 
μεταστῇ· εἶπεν γὰρ κύριος 
Ἵλεώς σοι. 

Comentário Exegético-Teológico 
A qual “regra” se refere Paulo (Gl 6,16a)? Logicamente, à do v.15, precedente, de 
entender que, em Cristo Jesus, nem a circuncisão, nem a incircuncisão são alguma 
coisa, mas o ser nova criatura.

 112
 Todos os que aceitam essa verdade, serão 

receptáculos das bênçãos da paz e da misericórdia. A exclamação “Paz sobre 
Israel!”, consta nos Sl 125(124),5 e 128(127),6. O tema conjugado da paz e da 
misericórdia do Senhor para com Israel, seu povo, aparece em Is 54,10.

113
 Na 

______________ 
110

 Conquanto Gl 6,16 faça parte da saudação final, que vem depois da última 
seção do corpo da epístola, acerca do uso da Escritura nos conceitos de liberdade 
cristã e vida no Espírito (Gl 5,1-6,10), este versículo é encaixado aqui neste tópico, 
não por um remanejamento da seção no texto, mas simplesmente para não se criar 
um outro tópico só para ele, por ser o único versículo da saudação final que alude 
ao AT.  
111

 SILVA, M., Gálatas, p. 1004-1005. 
112

 FUNG, R. Y. K., The Epistle to the Galatians, p. 294-295. 
113

 Se a oração judaica das Dezoito Bênçãos foi cunhada na época do Segundo 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

173 
 

saudação de 1Tm 1,2; 2Tm 1,2; Jd 2, a expressão está na ordem contrária, porém a 
mesma de Is 54,10: “misericórdia e paz”. Fung sugere que a inversão paulina em Gl 
6,16c reflete a ideia que o apóstolo foi trabalhando ao longo da epístola: paz 
possuem aqueles que repousam sobre a misericórdia divina – estabelecendo, 
assim, uma relação do efeito para a causa.

114
 Mas o que seria esse “Israel de 

Deus”? Não se pode interpretar esse título, sem se levar em consideração o que o 
próprio autor da Epístola aos Gálatas já explicou até aqui, e também aos Romanos. 
Como realçado anteriormente, “os da fé, esses são filhos de Abraão” (Gl 3,7). Em 
Rm 9–11 está patente que a comunidade da aliança são os judeus que aceitam a 
Cristo, somados aos gentios que tomam a mesma decisão.

115
 O “Israel de Deus” 

(Gl 6,16c) contrasta com o Israel apenas segundo a carne (1Cor 10,18).
116

 Isso está 
em plena harmonia com o prólogo da Epístola de Tiago (1,1), que chama a Igreja de 
Cristo, espalhada na face da Terra, de “as doze tribos de Israel, que se encontram 
na diáspora”.      

Considerações Finais  

 Como resultado deste estudo, confirma-se que a Epístola aos 
Gálatas conta com trinta referências ao AT: sendo cinco citações, oito 
alusões e dezessete ecos. Quanto à fonte, apenas uma provém do TH; 
duas são de origem indeterminada, livre ou interpretativa; oito provêm da 
LXX; e no que diz respeito aos dezessete ecos, não é possível determinar 
se são oriundas do TH e/ou da LXX.  

Contudo, no que diz respeito ao uso do AT no NT, vale ressaltar que 
há, geralmente, uma preferência pela LXX, tanto da parte de Paulo quanto 
dos outros autores neotestamentários, por ser essa a língua corrente e 
usada falada no mundo de então, haja vista que todo o NT já foi escrito em 
grego e não em hebraico; e a opção pela tradução grega teria até mesmo 

um propósito missionário.
117

 No caso específico de Paulo, sua afinidade 

com a LXX é perceptível, não apenas pelas suas citações, como também 

pelo seu estilo de escrita e seu vocabulário.
118

  

                                                                                                                              
Templo, certamente Paulo a conheceu. E talvez tenha conhecido também a bênção 
adicional, que segue a décima oitava, cuja frase final diz: “Bendito és Tu, oh 
Senhor, que abençoaste teu povo Israel com paz.” (FUNG, R. Y. K., The Epistle to 
the Galatians, p. 294; BRUCE, F. F., Commentary on Galatians, p. 273-275; 
MUSSNER, F., La Lettera ai Galati, p. 626).  
114

 FUNG, R. Y. K., The Epistle to the Galatians, p. 293. 
115

 “De fato, nem todos os que são de Israel, são Israel” (Rm 9,6). A expressão 
“Israel de Deus” (Gl 6,16c) equivale a “todo o Israel” (Rm 11,26a) (BRUCE, F. F., 
Commentary on Galatians, p. 275), que inclui o Israel nacional e os gentios que 
creem em Jesus.  
116

 BRUCE, F. F., Commentary on Galatians, p. 274. 
117

 ELLIS, E. E., Paul’s Use of the Old Testament, p. 12. 
118

 ELLIS, E. E., Paul’s Use of the Old Testament, p. 13. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

174 
 

 Em sua Epístola aos Gálatas, Paulo, nos capítulos 1–4, trata de 
alertar os cristãos das Igrejas da Galácia contra os erros que ameaçam sua 
fé, propagados por seus oponentes. Nos capítulos 5–6, a crítica que se 
segue visa uma atitude que é, pelo menos aparentemente, diametralmente 
oposta: uma admoestação contra a liberdade sem reservas e sem controle. 
A liberdade assim entendida só levaria a uma nova escravidão, a uma 
servidão à carne, ao “desejo da carne” (Gl 5,16), cuja oposição ao Espírito é 
particularmente destacada (Gl 5,16-24). Tanto numa parte da epístola, 
quanto na outra, o ouvinte/leitor está sempre na presença das exigências 

fundamentais da vida em Cristo.
119

 

 O exame detido do uso do AT em Gálatas, permite ao interessado 
neste campo de estudo chegar a algumas importantes conclusões. Uma 
primeira, que se pode destacar, é que Deus não tem duas formas de salvar: 
uma pela lei, no AT, e outra pela graça, no NT – e a maior prova disso foi a 
própria experiência de Abraão, pai da nação israelita, chamado a ser uma 
bênção para todos os povos (Gn 12,1-9), o primeiro e grande patriarca, que 
foi justificado pela fé, inclusive antes mesmo de ser circuncidado (Gn 15,6; 
Gl 3,6). 

Um segundo ponto é que Paulo, em Gálatas, definitivamente, não 
está se desfazendo da lei de Deus em seu aspecto moral, porém apenas 
demonstrando que, em Cristo Jesus, nem a circuncisão, nem a 
incircuncisão são alguma coisa, mas o ser nova criatura (Gl 6,15). Ou seja, 
a circuncisão não tem poder de salvação. Agora a circuncisão, outrora na 
carne, deve ser operada no coração, pelo Espírito de Deus, e isso é 
simbolizado pelo batismo (Gl 3,26-29, Cl 2,11-12). Quanto à lei, enquanto 
instrução do Senhor para uma vida em santidade, não é anulada de modo 
algum pela fé (Rm 3,31), permanece santa, justa e boa (Rm 7,12), desde 
que ninguém se utilize dela de maneira ilegítima (1Tm 1,8), ou seja, 
acreditando ser ela um meio de salvação, tal qual acontecia com os 
opositores do apóstolo na Galácia. 

 Um terceiro aspecto é a explicação magistral que o autor fornece 
para o judaísmo a respeito da possibilidade de um Messias “pendurado no 
madeiro” (Dt 21,23; Gl 3,13): por ter-se tornado “maldição em nosso lugar”, 
Jesus resgata da “maldição da lei” aquele que nele crê e o salva por pura 
gratuidade, não pelos méritos da lei. 

 Um quarto ponto é a atuação do Espírito Santo na vida do crente. 
Isaías 32,15; 44,3 e Ezequiel 36,27; 39,29 já profetizavam que o Espírito do 
Senhor habitaria nos participantes da Nova Aliança. Esses andam “no 
Espírito” (Gl 5,16a), produzindo o seu fruto (Gl 5,22-23) e, por isso, não 
satisfazem mais “a paixão da carne” (Gl 5,16b). Esses cristãos fazem “o 

______________ 
119

 VIARD, A., Saint Paul Épitre aux Galates, p. 112. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

175 
 

bem a todos”, especialmente àqueles que lhes estão mais próximos (Gl 
6,10).  

Finalmente, uma quinta conclusão a qu[e se pode chegar, é a que 
tem a ver com a última alusão ao AT, a expressão “o Israel de Deus” (Gl 
6,16). Esse título indica que Deus não tem dois povos: Israel e Igreja, mas 
um só e o mesmo povo; e que a Igreja é a continuidade da comunidade da 
aliança de Israel. Portanto, não há um abismo entre o AT e o NT, e nem 
uma ruptura entre eles. “O Israel de Deus” são tanto os judeus, que 
aceitaram a Cristo, como os gentios, que também o aceitaram. E ao “Israel 
de Deus” o Espírito ainda está chamando para fazerem parte, tanto judeus, 
quanto gentios.        

REFERÊNCIAS 

AGAZZI, P.; VILARDO, M. Hellenistí: grammatica dela lingua greca – 
manuale. Bologna: Zanichelli, 2002. 

AGUSTÍN, S. Exposición de la Epístola a los Gálatas. In: MARTIN PEREZ, 
B. (Ed.). Obras de San Agustín: edición bilingüe. Madrid: La Editorial 
Catolica S. A., 1954. v. 28. p. 105-187. 

ALAND, K.; ALAND, B. O Texto do Novo Testamento: introdução às 

edições científicas do Novo Testamento Grego bem como à teoria e prática 
da moderna crítica textual. Barueri: SBB, 2013. 

ALAND, K.; ALAND, B. et. al. O Novo Testamento Grego. 5. ed. Stuttgart, 
Alemanha: Deutsche Bibelgesellschaft, 2014; Barueri: SBB, 2018. 

ALONSO SCHÖKEL, L. Dicionário Bíblico Hebraico-Português. São 
Paulo: Paulus, 1997. 

AUGUST, J. M. Paul’s View of Abraham’s Faith: Genesis 22:18 in Galatians 
3. Bibliotheca Sacra, v. 176, n. 701, p. 51-61, jan./mar. 2019. 

AUST, H.; MÜLLER, D. ἀνάθεμα. In: COENEN, L.; BROWN, C. Dicionário 
Internacional de Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 
2000. v. 1. p. 102-104. 

BARBAGLIO, G. As Cartas de Paulo (II). São Paulo: Edições Loyola, 1991. 

BEALE, G. K. Manual do Uso do Antigo Testamento no Novo 
Testamento: exegese e interpretação. São Paulo: Sociedade Religiosa 
Edições Vida Nova, 2013. 

BEETHAM, C. A. Echoes of Scripture in the Letter of Paul to the 
Colossians. Leiden, Holanda: Koninklijke Brill, 2008. 

BELLI, F. et. al. Vetus in Novo: el recurso a la Escritura en el Nuevo 
Testamento. Madri: Encuentro, S.A., 2006. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

176 
 

BETZ, H. D. Galatians: a commentary on Paul’Letter to the churches in 
Galatia. Hermeneia: a critical and historical commentary on the Bible. 
Philadelphia: Fortress Press, 1988. 

BLASS, F; DEBRUNNER, A. A Greek Grammar of the New Testament 
and other early Christian literature. Chicago; Londres: The University of 
Chicago Press, 1961. 

BRINSMEAD, B. H. Galatians as Dialogical Response to Opponents. 
Berrien Springs, MI, 1979. 493 p. Tese. Seventh-day Adventist Theological 
Seminary, Andrews University. 

BROWN, R. E. Introdução ao Novo Testamento. 2. ed. São Paulo: 

Paulinas, 2015. 

BRUCE, F. F. Commentary on Galatians. New International Greek 
Commentary. Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans Publishing Company, 
1982.  

BRUCE, F. F. Paulo: o apóstolo da graça – sua vida, cartas e teologia. São 
Paulo: Shedd Publicações, 2003. 

CALVINO, J. Gálatas – Efésios – Filipenses – Colossenses. Série 
Comentários Bíblicos. São José dos Campos: Editora Fiel, 2010. 

CHAMPLIN, R. N. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia, vol. 1. 
São Paulo: Hagnos, 2013. 

CHAMPLIN, R. N. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia, vol. 4. 
São Paulo: Hagnos, 2013. 

CORTEZ, F. H.; PAROSCHI, K. Introduction to Galatians. Faculty 
Publications, Berrien Springs, MI: Andrews University, 2022. p. 1731-1734. 

COSAERT, C. P. Gálatas: una respuesta apasionada para una iglesia con 
problemas. Buenos Aires: Asociación Casa Editora Sudamericana, 2011. 

COWAN, J. A. The Curse of the Law, the Covenant and Anthropology in 
Galatians 3:10-14: an examination of Paul’s use of Deuteronomy 27:26. 
Journal of Biblical Literature, v. 139, n. 1, p. 211-229, 2020.  

DAVIDSON, B. The Analytical Hebrew and Chaldee Lexicon. Peabody, 

MA: Hendrickson Publishers, 2006. 

DEL PÁRAMO, S. Las Citas de los Salmos en S. Pablo. Analecta Bíblica. 
Roma: Pontificio Instituto Biblico, 1963. v. 17-18. p. 229-241. 

DOUKHAN, J. B. (Ed. Ger.). Genesis. Seventh-day Adventist International 

Commentary. Nampa, ID; Hagerstown, MD: Pacific Press; Review and 
Herald, 2016. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

177 
 

EDWARDS, M. J. (Ed.). Gálatas, Efesios, Filipenses. ODEN, T. C. (Ed.). 
La Biblia Comentada por los Padres de la Iglesia y otros autores de la época 
patrística. 2. ed. Madrid; Bogotá; Buenos Aires; México; Montevideo; 
Santiago: Ciudad Nueva, 2018. v. 8. 

ELLIGER, K.; RUDOLPH, W. (Eds.). Bíblia Hebraica Stuttgartensia. 5. ed. 
Stuttgart, Alemanha: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 

ELLIS, E. E. Paul’s Use of the Old Testament. Eugene, OR: Baker Book 

House, 2003. 

FEINBERG, C. L.  ָבׇם. In: HARRIS, R. L.; ARCHER JR., G. L.; WALTKE, B. 
K. (Eds.). Dicionário Internacional de Teologia do Antigo Testamento. 
São Paulo: Vida Nova, 1998. p. 85-88. 

FITZMEYER, J. A. A Carta aos Gálatas. In: BROWN, R. E.; FITZMEYER, J. 
A.; MURPHY, R. E. (Eds.). Novo Comentário Bíblico São Jerônimo: Novo 
Testamento e artigos sistemáticos. Santo André, SP: Academia Cristã; São 
Paulo: Paulus, 2011. p. 421-440. 

FRIBERG, T.; FRIBERG, B.; MILLER, N. F. (Eds.). Analytical Lexicon of 
the Greek New Testament. Victoria, Canadá: Trafford Publishing, 2005. 

FUNG, R. Y. K. The Epistle to the Galatians. FEE, G. (Ed.). The New 
International Commentary on the New Testament. Grand Rapids, MI: William 
B. Eerdmans Publishing Company, 1988. 

GESENIUS, W. A Hebrew and English Lexicon of the Old Testament 
with an appendix containing the biblical Aramaic. Cambridge: The Riverside 
Press, 1906. 

GINGRICH, F. W. Shorter Lexicon of the Greek New Testament. 

Chicago; Londres: The University of Chicago Press, 1983. 

GONZAGA, W. A Sagrada Escritura, a alma da Sagrada Teologia. In: 
MAZZAROLLO, I.; FERNANDES, L. A.; CORRÊA LIMA, M. L., Exegese, 
Teologia e Pastoral: relações, tensões e desafios. Rio de Janeiro: PUC-

Rio; Santo André: Academia Cristã, 2015, p. 201-235. 

GONZAGA, W. “A Verdade do Evangelho” (Gl 2,5.14) e a Autoridade na 
Igreja: Gl 2,1-21 na exegese do Vaticano II até os nossos dias. História, 
balanço e novas perspectivas. 2. ed. Santo André: Academia Cristã, 2015. 

GONZAGA, W. Nascido de Mulher (Gl 4,4). Horizonte, v. 17, n. 53, p. 1194-
1216, mai./ago. 2019. 

GONZAGA, W. O Corpus Paulinum no Cânon do Novo Testamento. 
Atualidade Teológica, v. 21, n. 55, p. 19-41, jan./abr. 2017. 

GONZAGA, W.; ALMEIDA FILHO, V. S. O uso do Antigo Testamento na 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

178 
 

Carta de Paulo aos Filipenses. Cuestiones Teológicas, v. 47, n. 108, julio-
diciembre, p. 1-18, 2020. 

GONZAGA, W. A Estrutura da Carta aos Gálatas à Luz da Análise Retórica 
Bíblica Semítica. ReBiblica, v. 2, n. 3, p. 9-41, jan./jun. 2021. 

GONZAGA, W.; BELEM, D. F. O Uso Retórico do Antigo Testamento na 
Carta aos Colossenses. Theologica Xaveriana, v. 71, Bogotá, Colombia, p. 

1-35, 2021. 

GONZAGA, W.; FILHO, J. P. L. O Uso do Antigo Testamento na Carta de 
Paulo aos Efésios. Coletânea, v. 22, n. 43, p. 13-48, jan./jun. 2023. 

GONZAGA, W.; RAMOS, D. S.; SILVA, Y. A. C. O Uso de Citações, Alusões 
e Ecos do Antigo Testamento na Epístola de Paulo aos Romanos. 
Kerygma, v. 15, n. 2, p. 9-31, 2º sem. 2020. 

GONZAGA, W.; SILVEIRA, R. G. O Uso de Citações e Alusões de Salmos 
nos Escritos Paulinos. Cuestiones Teológicas, v. 48, n. 110, p. 248-267, 

julio-diciembre, 2021. 

GONZAGA, W.; TELLES, A. C. O Uso do Antigo Testamento na 2Coríntios. 
Davar Polissêmica, v. 16, n. 2, p. 395-413, jul.-dez. 2022.  

GRANCONATO, M. A Essência do Evangelho de Paulo. São Paulo: Arte 

Editoral, 2009.  

GUTHRIE, D. Gálatas. Série Cultura Bíblica. São Paulo: Vida Nova, 2011. 

HANSEN, G. W. Gálatas, carta aos. In: HAWTHORNE, G. F.; MARTIN, R. 
P.; REID, D. G. (Orgs.). Dicionário de Paulo e Suas Cartas. São Paulo: 

Paulus; Vida Nova; Edições Loyola, 2008. p. 579-593. 

HAYS, R. B. Echoes of Scripture in the Letters of Paul. New Heaven e 
Londres: Yale University Press, 1989. 

HENRY, M. Comentário Bíblico Matthew Henry. Rio de Janeiro: CPAD, 

2019. 

JERÓNIMO, S. Comentarios a la Epístola a los Gálatas. Libros I-III. In: 
MARCOS CASQUERO, A.-M.; MARCOS CELESTINO, M. (Eds.). San 
Jerónimo: obras completas. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2010. 

v. 9. p. 6-305. 

JOÃO CRISÓSTOMO, S. Comentário às Cartas de São Paulo. São Paulo: 
Paulus, 2017. v. 1. p. 535-660. 

KÜMMEL, W. G. Introdução ao Novo Testamento. 4. ed. São Paulo: 

Paulus, 2009. 

LAGRANGE, P. M.-J. Saint Paul Épitre aux Galates. Paris: J. Gabalda et 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

179 
 

Cie, Éditeurs, 1950. 

LIDELL, H. G.; SCOTT, R. A Greek-English Lexicon. Oxford, Inglaterra: 

Claredon Press, 1996. 

LONGENECKER, R. N. Galatians. Word Biblical Commentary. Nashville, 
TN: Thomas Nelson Publishing, 1990. v. 41. 

LUTERO, M. Carta del Apóstol Pablo a los Gálatas. Comentarios de 

Martín Lutero. Barcelona: Editorial CLIE, 1998. 

MARTYN, J. L. Galatians: a new translation with introduction and 
commentary. The Anchor Bible. Nova York; Londres; Toronto; Sydney; 
Auckland: Doubleday, 1998. v. 33A. 

MAZZAROLO, I. Carta de Paulo aos Gálatas: da libertação da lei à filiação 
em Jesus Cristo. Rio de Janeiro: Mazzarolo Editor, 2013. 

MEIKLEJOHN, J. W. Esterilidade. In: DOUGLAS, J. D. (Org.). O Novo 
Dicionário da Bíblia. 3. ed. rev. São Paulo: Vida Nova, 2006. p. 460. 

METZGER, B. Textual Commentary on the Greek New Testament. 2. ed. 
Stuttgart, Alemanha: Deutsche Bibelgesellschaft, 1998. 

MORALES, N. ¿A Cristo por la Ley? estudio exegético de Gálatas 3:19-24. 
Kairos, n. 21, p. 29-50, jul./dez. 1997. 

MUSSNER, F. La Lettera ai Galati. Brescia, Itália: Paideia, 1987. 

NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece. 28. ed. Barueri, SP: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2018. 

NICHOL, F. D. (Ed.). Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia, vol. 

6. Tatuí, SP: Casa Publicadora Brasileira, 2014. 

OMANSON, R. L. Variantes Textuais do Novo Testamento. Barueri: SBB, 
2010. 

PAROSCHI, W. Crítica Textual do Novo Testamento. São Paulo: Vida 

Nova, 2007. 

PAROSCHI, W. Origem e Transmissão do Texto do Novo Testamento. 
Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2012. 

PÉREZ MILLOS, S. Gálatas. Comentário Exegético al Texto Griego del 

Nuevo Testamento. Barcelona: Editorial CLIE, 2013. 

PITTA, A. Lettera ai Galati: introduzione, versione, commento. Bologna, 
Itália: Centro Editoriale Dehoniano, 1996.  

RAHLFS, A.; HANHART, R. Septuaginta. Stuttgart, Alemanha: Deutsche 

Bibel Gesellschaft, 2006; Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2011. 



ALIANÇAS, FÉ E LEI: O USO DA ESCRITURA NA EPÍSTOLA AOS GÁLATAS 

CADERNOS DE SION 

 

180 
 

RIDDERBOS, J. Isaías: introdução e comentário. Série Cultura Bíblica. 2. 
ed. São Paulo: Vida Nova, 1995. 

SCHLIER, H. La Carta a los Gálatas. Salamanca: Ediciones Sígueme, 
1975. 

SCHOLZ, V. Novo Testamento Interlinear grego-português. Barueri, SP: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2015. 

SILVA, M. Gálatas. In: BEALE, G. K.; CARSON, D. A. (Orgs.). Comentário 
do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2014, p. 974-1007. 

SILVA, Y. A. C. Um vaso para honra e outro para desonra: uma análise 

exegética de Rm 9,19-29. Rio de Janeiro, 2021. 171p. Dissertação. 
Faculdade de Teologia, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

SOARES, G. Gálatas: comentário. Rio de Janeiro: CPAD, 2009. 

TOMMASO D’AQUINO, S. Commento alla Lettera ai Galati. In: MONDIN, B. 
(Ed.). S. TOMMASO D’AQUINO: commento al Corpus Paulinum. Bologna: 
Edizioni Studio Domenicano, 2006. v. 3. p. 510-865. 

VIARD, A. Saint Paul Épitre aux Galates. Sources Bibliques. Paris: J. 
Gabalda et Cie, Éditeurs, 1964. 

WEGNER, U. Exegese do Novo Testamento: manual de metodologia. São 
Leopoldo, RS: Editora Sinodal; São Paulo: Paulus, 2002. 

WHITE, E. G. O Desejado de Todas as Nações. Tatuí, SP: Casa 
Publicadora Brasileira, 2011. 

WHITE, E. G. O Maior Discurso de Cristo. Tatuí, SP: Casa Publicadora 
Brasileira, 2008. 

 

 



RESENHA I 

 CADERNOS DE SION 

 

181 
 

 

RESENHA I 
 
CASTILLO, José. M. A Ética de Cristo. São Paulo: Loyola. 2010. 

George Matheus Costelletos Braga dos SANTOS. Religioso da Ordem 

dos Frades Menores Capuchinhos. Bacharel em filosofia pela Faculdade 
Dehoniana, em Taubaté / SP. Graduando em Teologia pela PUC-SP. 
Membro do Grupo de pesquisa "Tradução e Interpretação do Antigo 
Testamento" (TIAT) da PUC-SP. Dedica-se ao estudo da ética filosófica, 
teologia moral e ecoteologia, com alguns materiais publicados nessas áreas 

de pesquisa. 

Com uma narrativa cuidadosamente elaborada e ricamente 
detalhada, o livro A Ética de Cristo  de José M. Castillo oferece uma 

abordagem lúcida, elucidativa e solidamente fundamentada sobre os 
princípios éticos fundamentais que norteiam os preceitos e as pregações do 
Cristo, como o amor incondicional e a compaixão pelo próximo, a busca 
incansável pela justiça social, a prática constante da solidariedade e da 
generosidade para com o semelhante, bem como a honestidade e a 
integridade como valores morais inegociáveis, os quais são sabiamente 
apontados como alicerces essenciais para uma existência ética plenamente 
realizada. 

O autor enfatiza, com veemência, a importância crucial e a 
relevância atemporal da ética na sociedade contemporânea, marcada por 
complexidades e desafios. Ele ressalta a perene atualidade e a pertinência 
dos ensinamentos de Cristo para a formação de uma consciência ética 
sólida, coerente e comprometida com os valores morais mais elevados. 
Castillo procura salientar, de forma eloquente, que a ética cristã transcende 
em muito um mero conjunto de regras ou normas de conduta, sendo uma 
ética alicerçada no amor genuíno, incondicional e sacrificial ao próximo, 
bem como na incansável e abnegada busca pela justiça social, pela 
igualdade e pela promoção dos direitos e da dignidade de todos os seres 
humanos, independentemente de sua condição ou origem. 

É enfatizada a necessidade premente de compreender a ética de 
Cristo dentro do contexto histórico, social e cultural específico em que foi 
formulada e vivenciada. Destaca-se, com propriedade, o fato incontestável 
de que Jesus viveu em uma sociedade profundamente marcada por 
gritantes desigualdades, injustiças sistêmicas e a opressão dos mais 
vulneráveis e desfavorecidos, os quais eram frequentemente 

______________ 
 E-mail: georgecostelletos@gmail.com 



RESENHA I 

 CADERNOS DE SION 

 

182 
 

marginalizados, explorados e privados de seus direitos mais básicos. A ética 
cristã, conforme brilhantemente exposto, surge como uma força 
transformadora, um farol de esperança e uma convocação à ação 
compassiva, buscando promover a igualdade, a inclusão social e o cuidado 
amoroso e solícito com os excluídos, sendo uma ética fundada nos 
princípios da dignidade humana, do respeito mútuo e da defesa 
intransigente dos direitos dos mais frágeis. 

A ideia central indica que a ética cristã se distingue de forma ímpar 
de outras correntes e teorias éticas por ser fundamentada nos 
ensinamentos e exemplos vívidos por Jesus Cristo, o Filho de Deus 
encarnado. Castillo realiza uma análise crítica, profunda e criteriosa das 
diversas teorias éticas propostas ao longo da rica história do pensamento 
filosófico e da reflexão moral, como o utilitarismo, o consequencialismo e a 
ética do dever kantiana. Ele argumenta, de forma contundente, que todas 
essas teorias são inerentemente limitadas e falhas, não conseguindo 
fornecer uma base sólida, coerente e verdadeiramente satisfatória para a 
ética autêntica. 

É apresentada, então, a ética de Cristo como uma alternativa 
superior, e transcendente, fundamentada nos valores eternos, imutáveis e 
universais do amor incondicional, da compaixão ilimitada, da justiça 
verdadeira e do perdão misericordioso. Segundo sua exposição, esses 
valores foram ensinados e exemplificados de forma singular, inigualável e 
sem paralelos por Jesus Cristo, o Mestre Divino, e devem nortear e guiar a 
conduta ética de todos os cristãos autênticos. O livro analisa, com riqueza 
de detalhes e profundidade filosófica, os ensinamentos de Cristo contidos 
nos Evangelhos, destacando a importância primordial da justiça social 
autêntica, do cuidado amoroso e solícito com os mais frágeis e 
necessitados, bem como da não-violência ativa como forma de resistência e 
transformação social. Esses preceitos transcendem em muito as normas e 
regras morais tradicionais, convocando os cristãos a agirem de forma 
coerente, abnegada e plenamente alinhada com os valores do amor 
genuíno e da compaixão ilimitada. Para Castillo, a vivência da ética cristã 
representa mais do que um conjunto de princípios abstratos; é uma jornada 
de aplicação contínua dos ensinamentos de Jesus Cristo em todas as 
esferas da vida cotidiana. A ética cristã transcende o plano teórico e se 
materializa em ações concretas que transformam tanto a existência pessoal 
quanto o tecido social circundante. 

Em seus ensinamentos, Jesus proclamava o cumprimento das 
profecias do Antigo Testamento, sendo reconhecido como o messias 
prometido. Ele enfatizava a urgência do arrependimento e da crença no 
evangelho como condições para adentrar o Reino de Deus. Como mestre, 
suas palavras eram respaldadas por ações miraculosas, como a cura de 



RESENHA I 

 CADERNOS DE SION 

 

183 
 

enfermos, a expulsão de demônios e a realização de outras maravilhas que 
evidenciavam seu poder divino e imensa compaixão pelos necessitados. 
Ademais, Jesus chamou e treinou seus discípulos, preparando-os para 
darem continuidade a seu trabalho após sua partida. Ele lhes transmitiu o 
estilo de vida e os valores do Reino de Deus, os quais desafiavam 
profundamente as normas culturais vigentes naquela sociedade. 

Ao se dedicar à ética de Jesus Cristo por meio de suas ações de 
caridade, Castillo destaca que passava fazendo o bem, sugerindo que sua 
vida foi marcada pela prática constante de ações benéficas ao próximo. A 
ética de Jesus se fundamentava no amor e na preocupação com o bem-
estar dos outros. Ele não apenas ensinou ética, mas a viveu em sua vida 
diária. Suas ações transcenderam as meras palavras, pois ele demonstrou 
seu amor e compaixão por meio de suas obras concretas. Desde curar os 
enfermos até alimentar os famintos, Jesus mostrou real preocupação com o 
sofrimento humano e trabalhou ativamente para aliviá-lo. Suas ações foram 
inclusivas e romperam as barreiras sociais e culturais de sua época. Ele 
estendeu a mão e cuidou dos oprimidos, dos marginalizados e dos 
excluídos. 

Um dos exemplos notáveis utilizados pelo autor é sua profunda 
análise da narrativa bíblica das Bodas de Caná – este episódio não é 
meramente um relato de um milagre sobrenatural, mas encerra uma 
mensagem muito mais profunda e significativa. A reflexão de Castillo centra-
se na importância simbólica do vinho como representação da alegria, da 
comunhão e da celebração na cultura judaica daquela época. O autor 
explora a mensagem ética subjacente a esta narrativa: ao realizar o milagre 
da transformação da água em vinho, Jesus Cristo demonstra sua 
preocupação com a felicidade e o bem-estar pleno das pessoas presentes 
naquela celebração nupcial.  

A escassez do vinho nos festejos matrimoniais representa, de forma 
metafórica, a falta de alegria, plenitude e realização na vida dos indivíduos, 
e Jesus, movido por sua compaixão, age de forma proativa para remediar 
essa carência existencial. Este episódio nos convida, portanto, a refletir 
sobre a importância fundamental de cultivar uma vida plena, repleta de 
júbilo e de experiências verdadeiramente realizadoras, bem como a buscar 
formas concretas de gerar esse tipo de vivência para os nossos 
semelhantes. 

Ademais, é possível destacar, a partir desta narrativa, a necessidade 
premente de transcender o meramente material e buscar a satisfação das 
necessidades espirituais e emocionais mais profundas dos seres humanos. 
Pode-se afirmar, que o milagre das bodas de Caná nos chama a atenção 
para a vivência autêntica da espiritualidade e nos ensina sobre a 
importância de buscar a alegria genuína e a plenitude existencial, bem 



RESENHA I 

 CADERNOS DE SION 

 

184 
 

como de compartilhar experiências significativas com os demais – viver a 
alteridade como caminho humanizante. 

Nisto consiste, ao que nos parece, uma bela abordagem acerca da 
importância primordial de priorizar a vida em detrimento dos dogmas e 
doutrinas religiosas institucionalizadas – o que talvez seja uma das grandes 
críticas do autor aos sistemas religiosos tradicionais. O autor sustenta, com 
rigor, que colocar a vida em primeiro lugar significa valorizar e respeitar de 
forma incondicional a existência de todos os seres humanos, 
independentemente de suas crenças religiosas específicas. Ele critica 
veementemente a tendência nefasta de algumas religiões de fomentar 
divisões, conflitos e animosidades em nome da fé. Castillo destaca, como, 
ao longo da história da humanidade, inúmeras pessoas foram perseguidas, 
discriminadas, oprimidas ou mesmo mortas devido a diferenças religiosas. 
Nesse sentido, ele defende, de forma contundente, que o valor supremo 
deve ser unicamente a vida e o respeito inviolável à dignidade humana, 
transcendendo quaisquer dogmas ou credos religiosos. 

Enfatiza, ademais, a importância crucial da tolerância religiosa e da 
coexistência pacífica e harmoniosa entre pessoas de crenças e 
cosmovisões diferentes. Afirmar que a nossa religião é a única detentora da 
verdade absoluta pode conduzir, inexoravelmente, à exclusão, à intolerância 
e à perseguição daqueles que pensam e creem de forma distinta. Castillo 
propõe que é plenamente possível encontrar pontos em comum, valores 
universais compartilhados que promovam o bem-estar coletivo e a 
convivência respeitosa na diversidade.   

Além disso, a ética cristã autêntica baseia-se nos preceitos 
fundamentais do amor incondicional ao próximo e no respeito inviolável pela 
vida humana, assim, a religião cristã verdadeira jamais pode justificar maus 
tratos, injustiças, opressão ou qualquer forma de violência contra outros 
seres humanos. Nos ensinamentos genuínos de Cristo, há um apelo 
inegável à compaixão, à solidariedade fraterna e ao cuidado solícito dos 
demais, promovendo, portanto, a convivência pacífica, tolerante e 
respeitosa na diversidade de crenças e perspectivas. Ao destacar a perene 
relevância da ética cristã para os dilemas morais e os desafios éticos 
prementes da sociedade contemporânea, marcada por complexidades e 
injustiças sem precedentes, Castillo nos convida a revisitar e abraçar os 
valores eternos e imutáveis do amor, da compaixão, da justiça verdadeira e 
do perdão misericordioso, os quais constituem o cerne e a essência das 
pregações e ações do Cristo. 

Por fim, esta obra representa uma leitura obrigatória para todos 
aqueles interessados em compreender a ética cristã em sua essência mais 
profunda e transformadora, transcendendo as limitações das abordagens 
meramente doutrinárias ou dogmáticas. Trata-se de um convite a abraçar a 



RESENHA I 

 CADERNOS DE SION 

 

185 
 

mensagem ética de Jesus Cristo e a colocá-la em prática em todas as 
esferas da existência humana, individual e coletiva, na incansável jornada 
pela construção de um mundo mais justo, solidário e compassivo. Ressalta-
se a importância e a urgência das reflexões contidas nesta obra para o 
contexto atual, onde dilemas morais complexos e situações eticamente 
desafiadoras permeiam todas as esferas da existência humana. A ética de 
Cristo, a ética humanizadora de um Deus humanizador, apresenta-se como 
uma força transformadora, um farol de esperança e um convite à ação 
compassiva e empenhada na construção de um mundo melhor, mais justo e 
solidário para todos. 

 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

186 
 

 

RESENHA II 
 

BALTHASAR, Hans Urs Von. Só o amor é digno de fé. São Paulo: Assírio 
e Alvim, 2010. 

Davi Vital Carvalho de Almeida, leigo, graduando em Teologia na 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). 

O livro Só o Amor é Digno de Fé foi publicado em 1963 pelo 
teólogo suíço Hans Urs Von Balthasar, nascido em 1905. Vindo de uma 
família próspera financeiramente, Balthasar estudou em uma escola gerida 
por monges beneditinos no semicantão de Obwalden (dentro do cantão 
Unterwalden). Após esse período, estudou Filosofia e Literatura Alemã na 
universidade de Zurique. Em 1929, ingressa na Companhia de Jesus, onde 
realiza estudos sobre a Analogia Entis (analogia do ser) por três anos com o 
sacerdote polonês Erich Przywara, estudos que impactam seu modo de 
fazer teologia. Em 1932, muda-se para Lyon, mantém contato com autores 
que, a partir dos anos 1940, vão ser conhecidos como integrantes da escola 
Nouvelle Théologie, entre eles Henri de Lubac e Jean Danielou, que 
reavaliam o pensamento neoescolástico e neotomístico e aproximam da 
escola dos pensadores da filosofia patrística. Balthasar constata que os 
padres apostólicos tinham um forte senso de dever para com a Igreja, ou 
seja, um modo afetuoso, uma ligação fraternal e amorosa para com o Corpo 
Místico de Cristo, algo que também terá seu peso em seu modo de fazer 
teologia. Foi ordenado em 1936, na ordem dos Jesuítas, que deixaria em 
1950, para fundar um grupo orientado para leigos, denominado 
Comunidade de São João.  

Um dos pontos focais do trabalho teologal de Balthasar foi entender 
questões que envolvem a modernidade e buscar as respectivas respostas 
para essas questões nas Sagradas Escrituras. Nunca desprezava os 
conceitos modernos, apenas procurava examiná-los no intuito de que 
pudesse realizar uma abordagem sensibilizada, levando-o a trabalhar não 
só com autores católicos, mas também protestantes como Karl Barth. É 
nesse ambiente teológico, que o autor escreve suas obras, entre elas Só o 
Amor e digno de Fé, objeto dessa resenha. 

Essa obra tematiza a relação entre amor, fé e obras na Igreja, na 
vida do povo e na manifestação da graça divina para conosco, sendo o 
amor o fundamento, a fé nossa resposta a Deus e as obras a consecução 
da ligação fé e amor. A fé não é somente uma crença, mas é a entrega do 

______________ 
 E-mail: liebeprofond@gmail.com 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

187 
 

nosso querer para o Criador. O amor é a emanação do ato divino de se 
relacionar conosco, manifesto em nós, ao passo que as obras seriam o fio 
condutor ou a corrente por onde se faz esse processo do fluir de Deus para 
o ser humano e do ser humano para com os outros humanos como 
consequência do ato inicial divino. Para Balthasar, a verdadeira fé se faz 
presente, de modo enraizado, no amor a Deus e ao próximo, como 
elemento fundamental para manifestação das obras. Ele apresenta o amor 
divino como fonte fundadora da salvação em Jesus Cristo. É o que pode 
transformar nossa vida e o mundo, pois o amor é o alicerce da fé.  

A questão da experiência mística da fé, alcançando a dimensão do 
amor é crucial, para que possamos ter uma vida de manifestação das obras 
do amor de Deus. Segundo Balthasar, o conhecimento de Deus não 
acontece somente intelectualmente, mas também pelo relacionamento, 
permitindo um sentido profundo do divino, que supera a dimensão 
intelectual. O amor também deve ser entendido como catalisador do 
crescimento espiritual, pois é acessível àquele que tem fé na dimensão 
apofática, ou seja, mistérica do não acessível; e na dimensão catafática, 
aquela em que Deus é experimentado, vivenciado. Balthasar dá enfoque à 
inseparabilidade do amor e da fé na experiencia cristã, porque, para ele, 
não há possibilidade de experimentarmos uma vida no seio de Deus e de 
sua Igreja, sem a aplicação e entendimento dessas duas dimensões, 
alicerces da vida consagrada e repartida na manifestação dos dons. Há o 
ouvir e compreender, receber e aceitar que gera o vínculo no amor e há, 
ainda, o interpretar da realidade sacramental, que é manifesta a nós.   

A aplicação dessas duas grandezas – amor e fé - nos é apresentada 
de modo desafiador, pois compreender o amor no contexto de fé implica 
cultivar o amor no meio social em que estamos inseridos, ação que envolve 
empatia, respeito, compaixão e ações em pró do bem-estar do próximo de 
modo voluntário. Isso também se reflete nas escolhas e nas tomadas de 
decisões diárias, que devem ser feitas por motivos éticos, para que 
possamos ter um princípio unificador, que inclua todos os participantes de 
nosso cotidiano.  

O homem pensa em si mesmo, em sua existência de modo filosófico 
a partir da revelação. O divino é o polo originário de uma experiência aberta 
ao Ser Criador de modo metafísico, caracterizada por transcender a 
percepção sensível da nossa natureza humana (imanente), pela prática da 
fé, por meio da qual podemos não só interpretar o mundo e nossa realidade, 
mas também intervir nela objetivamente, a fim de exercitarmos o bem com 
nosso próximo. De modo subjetivo, podemos ver o mundo e aprimoramos 
no amor a Cristo, quando vivemos a fé. Pela manifestação pneumática do 
sopro do Espírito, que advém do chamado divino, atrelado à nossa 
capacidade de resposta, podemos ampliar a dimensão relacional não só 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

188 
 

como ouvintes, mas como praticantes da palavra. A nossa potência 
obediencial, ou seja, nossa capacidade de abertura a Deus, onde a graça 
crística, manifesta pelo dom do Espírito, possibilita essa dinâmica 
transcendental, faz-nos entender que Deus habita em nós e estabelece 
essa conexão entre Amor e Fé. Isso só é possível, ao observarmos a 
relação da comunhão trinitária, em que há mútua comunhão, mútua 
inclusão, em que a Trindade dá de si para nós sem perder, sem esgotar-se. 
A relação de amor trinitária é o exemplo que devemos seguir, pois há nessa 
relação um fluir permanente de amor. Pela via do amor, em que Cristo 
experimentou todos os dramas humanos, ao viver na terra e entrar em 
nossa esfera existencial, deu-nos a possibilidade de criamos um lugar 
teológico de prática de fé, onde nossa relação pessoal pode refletir a 
manifestação do amor divino, para aqueles que estão ao nosso redor e 
consequentemente na sociedade. A possibilidade é criada, para que o ser 
humano escolha seu modo de agir por sua liberdade, baseada nas 
possibilidades existenciais com base nas particularidades pessoais. A 
gratuidade do dom divino opera segundo nossa abertura e capacidade de 
suporte sobre o conteúdo revelado dialeticamente em que Deus se revela e 
como nós absorvemos sua revelação. À medida que O conhecemos, damos 
nosso coração a Ele por meio da fé, porque conhecemos e nossa 
compreensão aumenta, quando aumentamos nossa doação a Deus, para 
ter uma vida imersa na economia divina. É a passagem de um 
conhecimento cristocêntrico para o teocêntrico, ou seja, pela fé no Cristo, 
obtemos acesso ao amor trinitário, aprendendo a lógica desse 
funcionamento orgânico baseado no amor.  

Esse encontro entre Deus e o ser humano no Antigo Testamento é 
exemplificado pela iniciativa divina a quem o homem respondia com temor, 
responsabilidade e atitudes participativas, que podemos observar pelo 
envolvimento de todos no planejar e no executar o bem comum. A paciência 
daquele povo e o reconhecimento de que deviam ter fé em Deus nos dá um 
exemplo prático de um povo que recebeu o amor divino, e pela fé fez um 
movimento de adesão para a prática do bem comum como descrito em 
Jó13,15 “Ainda que Ele me mate, contudo eu confiarei Nele; manterei meus 
próprios caminhos diante Dele.”  

Como especificado, há direcionamento de nossas inteligências para 
reconhecermos Deus e suas manifestações, denotando que a fé é um 
exercício de obediência. No Novo Testamento, os exemplos de fé implicam 
dar o testemunho sobre a verdade, pressupor a graça divina como a 

Inteligência, que em amor nos ilumina e coloca-se à disposição para acolher 
a verdade. A nossa fé como atitude que agrada ao Criador como no 
exemplo de Hebreus 11, 1 Ora, a Fé é o firme fundamento das coisas que 
se esperam, é uma certeza a respeito do que não se vê. 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

189 
 

Aceitar Deus, acreditar nas suas promessas, no seu amor por nós, 
de modo que o anúncio do amor (kerigma) seja não só manifesto a nós, 
mas para os outros. Nossa decisão de respondermos ao Criador com a fé 
apresenta diante de nós uma cisão com a falta de amor que nossa realidade 
imanente apresenta. Segundo Balthasar trata-se de uma escolha que exige 
maturidade racional (decisão), ao passo em que tomo a escolha de 
responder ao amor divino com fé, rompo com os ambientes e circunstâncias 
onde faltam amor e fé. É um processo claro de ruptura com o que é 
somente natural enquanto nos direciono para aquilo que é sagrado. 

Essa dinâmica Deus/Ser Humano, Entrega/Abandono, Concepção-
Bíblico-Teológica/Experiência-Pessoal, faz parte do ato de manifestação 
histórica do divino, que nos busca, se revela, apresenta-se a nós de modo 
que essa experiência seja não só algo para se tratar de modo analítico ou 
intelectualizado em sua compreensão, mas algo que deve ser vivido 
levando em conta o contato íntimo, afeto, ou seja, conhecimento 
interpessoal, Deus que nos fala como criador, salvador, mas também nos 
fala como amigo. É o objeto (amor) que possibilita nossa ação (fé), onde 
Deus participa na humanidade e temos acesso para participar no vivenciar 
divino em nossa realidade pessoal e social. É o amor que nos traz a 
memória tudo o que Cristo realizou por nós, de modo que recordemos a nós 
mesmos e ensinemos para nossos próximos sobre o caminho da fé. Creio 
em Deus, por Deus e para Deus, estrutura basilar onde podemos 
fundamentar nossa relação com um Deus vivo que nos abençoa em 
misericórdia. Por que eu creio (motivação) suas promessas e ensinamentos 
são a nossa finalidade e o roteiro para uma relação que transpassa 
qualquer outra proposta feita pelo mundo, sistemas ou sociedade. O alvo é 
Deus, o termino é o Amor. É o que o autor denomina como “fenomenologia 
do amor” onde quanto mais adentramos no interior trinitário, mais 
experimentamos do divino. Nossa opção no ato de crer ou não crer irá nos 
direcionar para o acesso a interpenetração dos entes trinitários (pericórese) 
de modo que possamos entender a essência do divino. Quando 
respondemos o convite do amor divino com fé, nos posicionamos a favor da 
verdade, a favor do bem mediante a fé como resposta positiva ao chamado 
divino. Porque Cristo vive em nós, há uma convergência de finalidade e de 
sentido, somos guiados pelo verbo que nos permite penetrar e conhecer 
sua presença e mistério. O Deus que se esconde, agora se revela para nós 
(Deus Absconditus/Deus Revelatus - Santo Agostinho). 

Todo esse processo se dá de modo interior, onde há a liberdade 
fundamental para que o ser humano escolha, algo que podemos chamar 
opção fundamental, aquilo que irá definir por via de nossa interioridade uma 
forma crística de viver, apresentando de forma concreta nossas ações que 
vão estar em concordância com o amor que nos foi proposto e que agora 
devemos apresentar com ações, no doar-se como consequência daquilo 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

190 
 

que recebemos em gratuidade. É algo que podemos chamar de dimensão 
agápica, em que há uma resposta metafísica nossa para dar prioridade ao 
chamado divino. Nós nos entregamos a Deus na fé e em nossa razão para 
buscar mais daquilo que nos foi dado (amor). Deixar o nosso ser aberto, 
capaz da escuta, para que a centelha divina ecoe em nosso ser e crie 
ressonâncias para Deus como resposta em atitudes de orações, preces e 
louvores, mas que também ressoe nos ambientes nos quais estamos 
inseridos, para que se possa criar um ambiente onde haja uma resposta 
positiva a essa ressonância, que possa ocorrer uma resposta aos estímulos 
de amor emanados de nosso Pai celestial, uma relação da vontade 
divina/vontade humana como busca de sentido em nossa existência. É o 
finito, acessando o infinito, aquele que não pode ser objetificado (Deus). 
Funciona como uma práxis moral, que opera em nossas relações e que nos 
santifica, na medida em que nos “harmonizamos” com a graça, a luz e a 
cruz de Jesus. Para nós, trata-se de um tempo privilegiado da revelação e 
da graça, realidade infinita que podemos conhecer e afirmar, mesmo que 
em nosso estado limitado de finitude. Nós, a criatura, praticamos o ato de 
abertura para o infinito, o Criador, transcendente, se torna terreno (Cristo), 
nosso próximo de modo que somente Ele reine em nossas vidas, 
manifestando-se de modo supremo, absoluto, mas também de modo 
pessoal fundamentado em confiança e esperança. Pai compassivo, símbolo 
que deve nos guiar em nosso relacionamento com Ele, que estrutura pelo 
amor o nosso acesso para Ele pela fé, no caminhar da contemplação para o 
Ser, que se faz compreensível aos homens. A Paternidade divina trazida de 
volta ao seu devido lugar, em tempos em que a má compreensão sobre o 
significado de paternidade afetou os relacionamentos tanto sociais como 
familiares, restauradas pela nossa acolhida ao sagrado. Nosso discurso 
religioso antes de tudo funciona de como uma simbiose de amor e fé. Quem 
procura, busca e tem fé em Deus sabe que o bem deverá ser feito, mesmo 
que em tempos inseguros ou prejudiciais, para quem tem fé; afinal, cremos 
em suas leis e o adoramos, pelo amor Dele; nossas mentes estão sensíveis 
para o bem e a verdade.  

A orientação divina para o amor nos mostra o lado quenótico, a 
expressão amorosa encarnada, que sonda nossas almas, para que sejamos 
imersos na consecução do mover trinitário, mover que consiste em reatar 
nosso relacionamento para com Ele, através do Cristo crucificado em seu 
sagrado corpo atingido e estigmatizado, em sua experiência da encarnação 
terrena; o mistério do amor intradivino é revelada na pessoa de Jesus. Seu 
sofrimento e paixão são o mecanismo pelo qual Deus nos apresentou a 
redenção, ação em que revela a dimensão de seu amor. Na Cruz, toda a 
promessa se cumpre, tratando-se tanto da história mundial, como em nossa 
história pessoal. A Cruz é para onde convergem todos os acontecimentos e 
tudo faz sentido. Em sua presença e vida na terra, Jesus revelou seu amor 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

191 
 

em atitudes, curas, atos e palavras como os exemplos relatados nos 
evangelhos, tal como o gesto do lava-pés. Há ali o ensinamento do amor 
em humildade, purificação e respeito. Nós, cristãos, fazemos esses 
caminhos que ele primeiro trilhou, inclusive também vamos à Cruz e vemos 
sua morte e ressureição. Essa é a revelação em que Cristo nos conduz com 
sua presença diária nas nossas vidas, a quem obedecemos na emanação 
do amor do Pai, na força do Espírito que nos conduz. É o plano 
soteriológico em que a promessa de amor se cumpre descrita em Efésios 1, 
4: E nos escolheu nele antes da criação do mundo, fomos predestinados no 
sangue de Cristo para sermos filhos de Deus. 

No processo de nossa fé, Deus acolhe nossas palavras na medida 
em que nos submetemos a Ele, no ato de confiarmos. A fé é a prova de 
nossa adesão ao reinado de Cristo, em que nosso relacionamento 
apresenta solidez e segurança de nos colocarmos na presença daquele que 
nos governa em amor, aquele em que podemos nos apoiar. Nossa entrega 
consiste no crer, crer naquele que conduz a história. Uma aliança que 
ultrapassa os séculos e está documentada nas Sagradas Escrituras e que 
se torna perceptível no mundo (estrutura da realidade) tanto no modo como 
ele amou os povos como na solitude dos relacionamentos pessoais, Deus 
personalista que busca de modo constante seus filhos. A experiência do 
povo hebreu e posteriormente dos gregos, romanos também é a minha e 
nossa experiência, realizada por nosso Criador uma fusão entre o histórico 
com o pessoal. Daí podemos perceber a importância do caminho que é 
apresentado a nós. A fé não como uma exigência, mas como manifestação 
da graça sobre nós. Graça que vai realizar o trabalho de purificação de 
nossas mentes e o derramar de amor em nossos corações, a exemplos dos 
santos, que em suas vidas receberam força divina para suportar dias difíceis 
e inspirar-nos sobre como trilhar a caminhada de fé. Esse caminho é 
suscitado pelo trabalho da economia divina, pelo poder salvífico, cuja 
consequência é nossa ação de anunciar o evangelho, a pregação em que 
exaltamos o amor que conhecemos e que Deus quer que todos conheçam.  

A nossa abertura para com essa realidade transcendental sempre 
será fonte inesgotável, pois Deus não se esgota em doar-se; sua infinitude 
nos permite sempre conhecer mais Dele, fonte inesgotável de origem. Para 
que a humanidade O conheça, Ele nos dá o privilégio de sentirmos seu 
amor não só pela razão, mas também por outras vias, que vão atuando na 
totalidade de nosso ser, permitindo nosso acesso para uma maior dimensão 
da realidade em que Cristo não é apenas aquele em que cremos, mas 
também é a razão por que cremos e manifestamos nossa fé. É o 
testemunho de nossa fé que apresentamos como uma rede, em que há uma 
ligação entre todos aqueles que participam da Igreja, nesse ato de 
testemunhar nossa fé, em que nossos princípios, métodos e intenções são 
apresentados, para aqueles que estão a nossa volta e para o mundo. De 



RESENHA II 

 CADERNOS DE SION 

 

192 
 

modo prático é uma atitude que totaliza todos aqueles que praticam o 
exercício da fé (ato de crer), mas que dá a opção fundamental no ato de 
crer para aqueles que ainda não creem. O que para muitos na sociedade 
em nossos dias é um problema, para nós é a solução, nossos símbolos de 
fé (datas litúrgicas, a própria liturgia em si) nos ajudam a apresentar o 
processo de operação da economia divina. 

Em suma, Balthasar nos demonstra em sua obra sobre o amor e a fé 
uma questão que se apresenta sobre reconhecer nossas falhas como 
resultado da impossibilidade de praticarmos o amor sem amparo divino, 
pela revelação que é por onde o mecanismo da manifestação do amor 
acontece. É através do amor divino que nossa salvação acontece, sendo 
assim justificados e tendo livre acesso a intimidade relacional com Deus. 
Esse amor que assumiu forma humana e por esse motivo age livremente no 
mundo e sobre nós, quer que possamos compartilhar esse mesmo amor 
que temos recebido com os outros. Há uma convergência de fatores, que 
nos dão livre acesso ao Pai Celestial, dons, talentos como bem especifica o 
apóstolo Paulo em seu hino ao amor no livro de Coríntios capítulo 13, onde 
ele discorre sobre tudo o que é bom e agradável aos olhos de nosso Pai. 
Mas ele finaliza no versículo 13: “Agora permanecem a fé, a esperança e o 
amor, porém, a maior delas é o amor”. 

Entendemos por meio do livro de Balthasar, aquilo que é o projeto 
divino em relação aos homens e à criação: a manifestação da graça divina e 
a experimentação de sua presença de Deus. O livro reforça e denota a 
relação que nos é possível com nosso Criador, pois Deus é aquele que se 
faz presente em nossa realidade, a nossa esperança no amor e na fé. 

 

 

 



 

 

 


